
Heinrich Langenberg

Das lebendige bleibende
Wort

Der innere Lebensbeweis der
Theopneustie (Wortinspiration) der

Heiligen Schrift





Heinrich Langenberg

Das lebendige bleibende
Wort

Der innere Lebensbeweis der
Theopneustie (Wortinspiration) der

Heiligen Schrift

Dritte Auflage 2026

Schriftenmission Langenberg · Hamburg



Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten

sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

Langenberg, Heinrich:
Das lebendige bleibende Wort

Der innere Lebensbeweis der Theopneustie (Wortinspiration) der
Heiligen Schrift

Dritte Auflage, Hamburg: Schriftenmission Langenberg, 2026
Copyright © 2026 Schriftenmission Langenberg

Äußere Gestaltung: Designbüro Lemgo, Agentur für visuelle
Kommunikation, Lemgo



INHALTSVERZEICHNIS

Inhaltsverzeichnis

1 Vorwort 7

2 Einleitung 8

3 Die einzigartige Autorität der Heiligen Schrift 10
3.1 Stellung und Bedeutung der Schrift in der Welt . . . 10
3.2 Kampf gegen die Bibel im Namen der Wissenschaft 18
3.3 Das Wort Gottes ist nicht gebunden, sondern bleibend 23

4 Theopneustie 27
4.1 Erklärung des Begriffs . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
4.2 Der Vorgang der Theopneustie . . . . . . . . . . . . 29
4.3 Die Auswirkung der Theopneustie . . . . . . . . . . 32
4.4 Die Harmonie der Linien . . . . . . . . . . . . . . . . 34
4.5 Selbstzeugnis der Schrift über ihren Geistesursprung 36
4.6 Was die Apostel über die Wortinspiration aussagen 41
4.7 Der Abschluss des biblischen Kanons . . . . . . . . 45

5 Zur Geschichte der Inspirationslehre 49

6 Der innere Lebensbeweis 55
6.1 Das lebendige Wort als Organismus . . . . . . . . . 56
6.2 Die Struktur oder der innere Zusammenhang . . . . 59
6.3 Die große Christuslinie . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

7 Das Geheimnis des Lebens in der Heiligen Schrift 68
7.1 Die Zeugung und Wiedergeburt . . . . . . . . . . . 68
7.2 Wachstum und Ernährung . . . . . . . . . . . . . . . 73
7.3 Das Vollendungsziel . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

8 Schwierigkeiten 84
8.1 Die Knechtsgestalt der Heiligen Schrift . . . . . . . . 84
8.2 Die prophetische Symbolsprache der Heiligen Schrift 87

5



INHALTSVERZEICHNIS

8.3 Unterscheidung: tote oder lebendige Wahrheit . . . 89
8.4 Unsere Erkenntnisgrenzen . . . . . . . . . . . . . . . 92

9 Schluss 94

Umschrift und Aussprache der griechischen Wörter 97

Verzeichnis der griechischen Wörter 99

Umschrift und Aussprache der hebräischen Wörter 101

Verzeichnis der hebräischen Wörter 105

Literaturverzeichnis 107

Bibelstellenverzeichnis 109

6



Vorwort

1 Vorwort

Die vorliegende kleine Schrift ist ein ernstlicher Versuch, die
Theopneustie (Inspiration) der Heiligen Schrift vom Wunder des
Lebens her anschaulich zu machen und so den inneren Lebensbe-
weis zu führen. Der Kanon der Heiligen Schriften ist ein einheit-
licher Organismus und als solcher vollkommen, weil in ihm das
vollkommene Leben ist. Wie die in der Schrift enthaltene Offen-
barung selbst ein gegliederter, in einheitlicher Entwicklung fort-
schreitender und sich vollendender Wahrheitsorganismus ist, so
bietet die Schrift selbst auch in ihrer äußeren Gestalt einen ebenso
gegliederten lebendigen Organismus der Theopneustie dar, näm-
lich das in lebendiger Einheit vollendete Organ der vollkommenen
Wahrheit, das Wort Gottes. In dieser aus unmittelbarem Erleben
geborenen Überzeugung hat der in der Schule der Beckschen Theo-
logie gebildete Verfasser den Schriftbeweis von innen her zu füh-
ren gesucht. Es ist ihm gelungen, in knapper Form, aber auch all-
seitig, das zu sagen, was zur Erörterung des Inspirationsproblems
gesagt werden muss, und zwar in leicht verständlicher, populär-
wissenschaftlicher Sprache.

Möge das kleine, mit viel Liebe erarbeitete Werk recht vielen
Liebhabern des Wortes Gottes zum reichen Segen werden.

Pfarrer Fritz Rienecker St. Chrischona bei Basel

7



Einleitung

2 Einleitung

Kann man die Wortinspiration, nämlich die Tatsache, dass die
Heilige Schrift vom Geist Gottes eingegeben ist, beweisen, sodass
auch der kritische Verstand des denkenden Menschen zur Aner-
kennung gezwungen wird? Und welches ist der Einsatzpunkt, wo
wir den Zirkel einsetzen müssen, um weite Kreise zu ziehen?

Viele Wege sind beschritten worden, einen solchen Beweis zu
führen, und heute ist wieder das Fragen danach recht lebendig ge-
worden. Soviel ist nun sicher, dass alle auch noch so scharfsinnigen
Formalbeweise für die Lehre der wörtlichen Eingebung der Heili-
gen Schrift durch den Geist Gottes nicht genügen und uns unbe-
friedigt lassen schon durch die Unfruchtbarkeit des Verfahrens. Ist
nämlich das Wort Gottes, die Heilige Schrift, ein lebendiger Or-
ganismus, so dürfen wir mit demselben nicht wie mit einem Ob-
jekt umgehen, das sich nach den Regeln mathematischer, physika-
lischer Forschung behandeln lässt. Ein anderer Weg muss beschrit-
ten werden, der des Glaubens oder des unmittelbaren Erlebens der
Wirklichkeit Gottes in seinem Wort. Alle anderen Wege, die man
versucht hat, führen irgendwie und irgendwann an eine Grenze
oder einen breiten Graben, den wir mit einfacher Logik nicht über-
winden können. Alle versuchten Formalbeweise führen nur zu ei-
ner halben Lösung des Problems, lassen uns also mitten auf dem
Wege im Stich.

Wenn wir nun versuchen, den inneren Lebensbeweis zu führen,
so muss auf allen Seiten der lebendige Glaube vorausgesetzt wer-
den, sowohl beim Schreiben als auch beim Lesen. Dieser Glaube
entsteht genau an dem Punkt und in dem Augenblick, wo das Ge-
wissen angesprochen und geweckt wird durch ein Wort der Hei-
ligen Schrift, wo also der Mensch in dem ihm vom Schöpfer ge-
schenkten Vermögen seines Herzens, dem Gewissen, in Berührung
kommt mit dem Leben oder der Wirklichkeit Gottes. So ist letzten
Endes das Experiment, das Wagnis, der Einsatzpunkt.

8



Einleitung

Diese Erkenntnis ist heute allgemein, nicht nur auf dem Gebiet
der Atomforschung und der erstaunlich fortschreitenden physika-
lischen Wissenschaft, sondern – und das ist auch das Wegweisen-
de für unsere Frage nach dem Beweis der Wortinspiration – gerade
auf dem Gebiet des Glaubens. Glaube ist keine Theorie, sondern
Leben. Zum Glauben gelangen wir nicht durch theoretisches Wis-
sen, sondern durch das Experiment.

In logischer Folge gelangen wir zur Erkenntnis der Wort-
inspiration der Heiligen Schriften auch nur durch das Experiment.
Jesus sagt:

„Wenn jemand seinen Willen tun will, so wird er
betreffs der Lehre erkennen, ob sie aus Gott ist.“

Joh. 7,17

In dem Augenblick, in dem durch ein Wort Gottes das Gewis-
sen des Menschen berührt wird, wird auch sein Wille gefordert.
Hier stehen wir vor dem Geheimnis der Zeugung und der Emp-
fängnis, vor der Pforte des ewigen Lebens. Es soll nun der Versuch
gemacht werden, von diesem Einsatzpunkt aus das Problem der
Wortinspiration anzufassen, d. h. mit anderen Worten, den inneren
Lebensbeweis zu führen.

9



Die einzigartige Autorität der Heiligen Schrift

3 Die einzigartige Autorität der Heiligen Schrift

3.1 Die Stellung und Bedeutung der Heiligen Schrift in der
Welt

Ihre einzigartige Autorität verdankt die Bibel oder Heilige
Schrift ihrem übernatürlichen Ursprung. Auch andere Religions-
bücher erheben denselben Anspruch, so z. B. der Koran, das heili-
ge Buch des Islam und das Buch der Mormonen und viele andere,
jedoch sieht man sofort den gewaltigen Unterschied zwischen die-
sen Büchern, die deutlich den Stempel menschlicher Erfindung an
sich tragen, und der Bibel, die schon rein menschlich gesehen in
ihrer Besonderheit unerfindbar ist und von Anfang bis Ende einen
unnachahmlichen Charakter trägt. Es sind nicht weise menschli-
che Worte oder allgemeine religiöse Vorschriften, was diesen un-
terscheidenden Charakter kennzeichnet, sondern die dem Offen-
barungsworte innewohnende Kraft eines göttlichen Lebens.

Die Bibel hat daher in der Welt eine Stellung und Macht erlangt,
die ohne Beispiel dasteht. Besonders in neuester Zeit hält die Bibel
ihren Siegeszug durch die ganze Völkerwelt, die bisher in weiten
Teilen des Lesens unkundig in tiefster Unwissenheit dahinlebte.
Nunmehr, nachdem die Völker aus diesem Zustand erwacht sind,
wird die ganze Menschheit, wie nie zuvor, zur Entscheidung her-
ausgefordert. Der Kampf ist auf der ganzen Erde entbrannt, offen
und in noch heftigerem Maße versteckt. Er dreht sich letzten Endes
um die göttliche Autorität der Heiligen Schrift. Wohl währt dieser
Kampf schon beinahe 2000 Jahre, aber er ist nicht erloschen, son-
dern immer intensiver geworden. Das kann von keinem anderen
Religionsbuch der Welt behauptet werden. Den Grund für diese
einzigartige Autorität zu entdecken, ist der Mühe wert.

10



Stellung und Bedeutung der Schrift in der Welt

Die Bibel spricht mit besonderer Vollmacht als Wort Gottes,
und zwar so, dass man sie mit ihrer außerordentlichen Botschaft
schwerlich als eine menschliche Erfindung ansehen kann. Jeder,
der ohne Vorurteil sich an sie heranwagt, wird sofort durch den
ihr eigenen Geist so tief beeindruckt, dass er sich unmittelbar von
ihr angesprochen fühlt. Man kann die Bibel nicht lesen wie ein in-
teressantes historisches Dokument, sondern man gerät beim Hören
oder Lesen derselben in einen Feuerkreis hinein, dem sich zu ent-
ziehen es einen energischen Willensakt erfordert.

Was ist nun das Eigentümliche, wodurch sich die Bibel von al-
len anderen Büchern prinzipiell unterscheidet?

Die Heilige Schrift bietet uns ein Zeugnis der höchsten Sittlich-
keit und erhabensten Wahrhaftigkeit, welches mit unausweichbarer
Konsequenz jeden ehrlich suchenden Menschen zur Stellungnah-
me nötigt. Dies ist der erste Eindruck, den der Anfänger beim Le-
sen der Bibel gewinnt. Wohl zeigen auch andere religiöse Bücher
zum Teil einen hohen Stand der Sittlichkeit, aber der Unterschied
liegt in der mangelnden Durchschlagskraft derselben. Wir stehen
in der Christenheit in einem religiös sittlichen Leben ganz eigen-
tümlicher Art, das sich ausdrücklich ableitet und erneuert aus der
Bibel.

• Wirkliche Lebenserneuerung,

• Umgestaltung aller ethischen Werte und die Ausrichtung
derselben auf Gott hin,

• Befreiung von aller Ichgebundenheit

gewinnt der Mensch nur durch die Kraft, die dem Wort Gottes,
der Heiligen Schrift, innewohnt. Durch sie wird der Mensch un-
mittelbar vor das Angesicht Gottes gestellt. In dem reinen Spiegel
des Wortes erkennt er sein eigenes Bild und das heilige Wesen des
unsichtbaren Gottes. Er wird sich dessen bewusst, dass hier Gott
selber zu ihm spricht.

11



Die einzigartige Autorität der Heiligen Schrift

Nur so kann es zu einer völlig neuen Sittlichkeit und Wahr-
haftigkeit kommen auf dem Wege des Umdenkens oder der Bu-
ße (μετάνοια [mäta’noia]1 = Umdenken). Ein neues Denken erhält
der Mensch in Bezug auf Gott und sich selbst durch den Einfluss
des Zeugnisses der Heiligen Schrift. Ihm wird nicht nur ein neu-
er Denksinn (νοῦς [nū’s]) geschenkt, sondern er bekommt, je mehr
er sich in das Wort vertieft, die Fähigkeit zum Durchdenken bis
auf den Grund. Er bleibt in seinem sittlichen Erkennen nicht auf
halbem Wege stehen, sondern dringt durch bis zur völligen Selbst-
erkenntnis, sodass alle selbst gemachte Sittlichkeit und Frömmig-
keit als wertlos und Täuschung zusammenbricht und der Mensch
in seiner Nacktheit und Ohnmacht sich dem heiligen, alles durch-
schauenden Auge Gottes gegenübergestellt sieht.

Es bleibt nichts zum eigenen Rühmen, sondern nur der Schrei
des Herzens: Wie bekomme ich einen gnädigen Gott? Dies ist das
Zeugnis der höchsten Sittlichkeit und erhabensten Wahrhaftigkeit
der Heiligen Schrift.

Nicht nur diese negative Wirkung wird erzielt beim Durch-
denken, sondern auch die positive der gläubigen Erkenntnis des
Heilsweges Gottes in Christus. Doch darüber sprechen wir spä-
ter. Nur so viel sei an dieser Stelle gesagt, dass zu dem Zeugnis
der Bibel vor allem auch die ganz neue Sittlichkeit gehört, die dem
Menschen durch das lebendige Wort lebensmäßig geschenkt wird.
Hierin steht die Bibel allen religiösen Büchern der Welt einzigartig
gegenüber.

Die Heilige Schrift erhebt den Anspruch, das Wort der Wahr-
heit zu sein. Was Wahrheit ihrem tiefsten Wesen nach ist, dar-
über belehrt uns nur die göttliche Offenbarung. Danach ist Wahrheit
die Wirklichkeit Gottes, nicht etwa ein menschlich philosophisches
Denksystem.

1Zu der in eckigen Klammern angegebenen Umschrift und Aussprache der
griechischen Wörter siehe den Anhang ab Seite 97.

12



Stellung und Bedeutung der Schrift in der Welt

Wahrheit ist nicht das Resultat wissenschaftlicher Forschung.
Wohl macht diese neuerdings rasende Fortschritte, besonders auf
dem Gebiet der physikalischen Probleme, sodass sich für den mo-
dernen Menschen das gesamte Weltbild völlig neu darbietet (ver-
gleiche [Hei54]2).

Man macht Entdeckungen, gewinnt erstaunliche Perspektiven
und gerät immer mehr in das für den Verstand unlösbare Rätsel
des Lebens hinein.

Dieses Rätsel erfährt in dem Wort der Offenbarung Gottes eine
wunderbare, tief befriedigende Lösung, indem es dem Glauben-
den die Welt der göttlichen Wirklichkeit enthüllt. Glaube ist eben
nichts anderes als Rechnen mit der göttlichen Wirklichkeit. Dieser ge-
genüber ist die uns umgebende Gegenstandswelt nur relativ, ein
Vorhang, der uns trennt von dem wahren Wesen. Der Glaubende
tut nicht nur einen flüchtigen Blick durch den Vorhang hindurch,
er träumt nicht nur von einem Jenseits, sondern lebt in der Wirk-
lichkeitswelt Gottes.

„Unser Wandel (πολίτευμα [poli’täuma] = Bürgertum)
hat sein Wesen in Himmeln.“ Phil. 3,20

„Der natürliche (seelische) Mensch aber nimmt nicht
an das des Geistes Gottes; denn Torheit ist es ihm,
und er kann nicht erkennen, da es geistlich beurteilt
wird.“ 1. Kor. 2,14

„Die biblische Wahrheit legitimiert sich durch ihre innerliche
Kraft, die das Herz belebt und gewiss macht“ ([Bec70, Anmerkung
am Schluss von § 87]).

2Die Literaturhinweise finden sich auf Seite 107.

13



Die einzigartige Autorität der Heiligen Schrift

Hiervon spricht Jesus im Johannesevangelium:

„Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, wird
er euch leiten (den Weg führen) in die ganze Wahrheit
hinein.“ Joh. 16,13

Das Wort Gottes der Heiligen Schrift entspricht dem tiefsten Be-
dürfnis des Menschen, das durch nichts anderes befriedigt werden
kann. Daher die eigenartige Sprache der Schrift. Sie redet uns an
wie kein anderes Buch der Welt, so ganz innerlich persönlich, zart
und vertraut, sodass ganz verborgene Herzenstöne zum Mitklin-
gen gebracht werden. Das Wort Gottes ist die Muttersprache un-
seres Herzens und dabei die Offenbarung der Wirklichkeitswelt
Gottes. Sie klingt in uns wie Heimatmusik und erweckt in uns ein
himmlisches Heimweh. Es heißt im Römerbrief:

„Das Wort ist dir nahe in deinem Munde und in dei-
nem Herzen.“ Röm. 10,8

Es wirkt aber nicht nur tröstend und beruhigend, sondern auch
aufrüttelnd und durchdringend mit richterlicher Gewalt, sodass
ein Ausweichen unmöglich wird. Im Hebräerbrief wird von ihm
ausgesagt:

„4,12 Denn lebendig ist das Wort Gottes und wirksam
und schärfer als jedes zweischneidige Schwert und
durchdringend bis zur Teilung von Seele und Geist,
sowohl Gelenken als auch Mark, und ist ein Richter
(κριτικός [kritiko’s] = Kritiker) der Überlegungen und
Gedanken des Herzens.
4,13 Und es ist keine Kreatur, die vor seinen Augen
nicht offenbar sei. Alles ist bloß und aufgedeckt vor
den Augen dessen, mit dem wir es zu tun haben.“

Hebr. 4,12-13

14



Stellung und Bedeutung der Schrift in der Welt

Die Eigenart der biblischen Geschichtsschreibung steht im krassen
Gegensatz zu dem Charakter aller antiken weltlichen Geschichts-
schreiber. Bei letzteren steht immer der Mensch im Mittelpunkt,
sie sind durchweg anthropozentrisch bestimmt, auch wenn sie
sehr religiös schreiben. Aber in der Heiligen Schrift beherrscht die
Herrlichkeitsoffenbarung Gottes alles, von Anfang bis Ende; sie ist
durchweg theozentrisch angelegt, auch wenn die Geschichte der
Menschheit Gegenstand des Heilshandelns Gottes ist. Dies ist der
prophetische Geist oder der Geist Christi in den Propheten, der
Geist und Feder der heiligen Schreiber gelenkt hat, um göttliche
Offenbarungen zu verkündigen, die hinter die Außenseite der er-
scheinenden Gegenstandswelt hineingreifen und von der Welt der
Ewigkeit oder der göttlichen Wirklichkeit aus das Geschehen auf
dem Boden der Menschenwelt deuten. Weltliche Geschichtsschrei-
bung hat stets den Kulturfortschritt der Menschheit im Auge. Die
prophetische Schau der biblischen Offenbarung steht ganz unter
dem Gesichtspunkt ihres Ursprungs und Zieles, d. h. unter dem
tiefen Begriff der Ewigkeit, sub specie aeternitatis.

Urgeschichte und Endgeschichte bilden eine Einheit, die nur
vom Glaubensstandpunkt aus erfasst werden kann, wodurch der
Plan Gottes zur Selbstoffenbarung auf dem Heilswege anschau-
lich wird. Ganz im Gegensatz zu allen Mythologien, in denen die
Vorstellung eines goldenen Urzeitalters und der Wunschtraum ei-
ner ebenso goldenen Zukunft in ganz menschlichen Vorstellungen
herrscht, hat in der Heiligen Schrift von vornherein die Offenba-
rung Gottes durch die allmählich fortschreitende Enthüllung des
Erlösungsplanes die Führung. Obwohl die Geschichtsschreibung
der Bibel augenscheinlich die Geschichte eines auserwählten Vol-
kes, Israels, von den Erzvätern an und durch die Jahrhunderte hin-
durch zum Mittelpunkt oder, besser gesagt, zur Plattform der gött-
lichen Heilsoffenbarung macht, finden wir bei ihr doch keineswegs
eine Tendenz zur Verherrlichung dieses Volkes.

15



Die einzigartige Autorität der Heiligen Schrift

Sie zeigt im Gegenteil geradezu eine verblüffende Ehrlichkeit
oder heilige Rücksichtslosigkeit der Darstellung, wobei Sünden
und grobe Fehltritte auch der Häupter dieses Volkes ans Licht ge-
stellt werden. Gerade auf dem Boden völligen Versagens auch der
Besten im Volke offenbart sich Gottes Gnade in seinen Gerichts-
wegen und Heilshandlungen. „Auf den Trümmern aller menschli-
chen Gipfelmöglichkeiten offenbart Gott seine Möglichkeit“ (Karl
Barth).

Die Heilige Schrift bringt uns unmittelbar in Berührung mit der
Ewigkeit. Zeit und Raum spielen in der Wirklichkeitswelt Gottes
keine Rolle.

„Denn tausend Jahre sind vor dir wie der Tag, der ges-
tern vergangen ist, und wie eine Nachtwache.“

Ps. 90,4

„Ein Tag vor dem Herrn ist wie tausend Jahre, und tau-
send Jahre wie ein Tag.“ 2. Petr. 3,8

Diese Tatsache, mit der auch die moderne wissenschaftliche
Forschung sich ernstlich auseinandersetzen muss, nachdem Zeit
und Raum als absolute Größen infrage gestellt werden (vergleiche
[Hei54]), wird uns in der Heiligen Schrift in überraschender Klar-
heit bezeugt. Wir erleben den Durchbruch der Ewigkeit in unsere
Zeitvorstellungen durch das Hören des Wortes Gottes. Das ist die
Bedeutung des biblischen „Heute“.

„Heute, wenn ihr seine Stimme höret, verhärtet eure
Herzen nicht.“ Hebr. 4,7; Ps. 95,7

16



Stellung und Bedeutung der Schrift in der Welt

Der gottentfremdete Mensch hat kein Heute. Sein Leben ist ein
ruheloses, stetiges Jagen nach dem Augenblick, von dem er sehn-
lichst wünscht, dass er verweilen möge. Aber dieser Augenblick
ist immer wieder Vergangenheit, sobald man wähnt, ihn gefasst
zu haben. Und das, was der Mensch Zukunft nennt, hat für ihn
noch keine Wirklichkeit. Vor uns streut die Zukunft ihre Blumen,
doch hinter uns mäht die Vergänglichkeit. Hören wir jedoch in
dem lebendigen Wort der Schrift Gottes Stimme, so erleben wir
unmittelbar die Ewigkeit, in der Zeit und Raum nicht existieren.
Dies ist nicht etwa poetische Fantasie, sondern beseligende Wirk-
lichkeit, ein Gotterleben im Worte. In Jesus Christus, von dem es
in Hebr. 13,8 heißt, dass er gestern und heute derselbe auch in
Ewigkeit ist, ist die Überwindung unserer relativen Zeitbegriffe
anschaulich geworden. Der ewige Jesus Christus und das ewige
lebendige bleibende Wort sind eins.

Auf den oben geschilderten Tatsachen, durch welche die ein-
zigartige Stellung und Bedeutung der Heiligen Schrift nachgewie-
sen wurde, beruht der Herrschaftsanspruch des Wortes des Lebens.
Die ganze uns umgebende Welt ist eine Summe von einzelnen Ge-
gebenheiten, Fakten, die wir nicht hinwegphilosophieren können,
sondern mit denen wir uns irgendwie auseinanderzusetzen haben.
So ist auch die Heilige Schrift mit dem Anspruch, Gottes Offenba-
rung zu sein, eine Gegebenheit, die uns gegenübersteht und uns
zur persönlichen Stellungnahme nötigt. Ihr auszuweichen ist nicht
nur höchst töricht, sondern infolge ihres besonderen Charakters
und Herrschaftsanspruches auch letzten Endes unmöglich, sobald
wir uns dieser Gegebenheit bewusst werden.

17



Die einzigartige Autorität der Heiligen Schrift

3.2 Der Kampf gegen die Bibel im Namen der Wissenschaft

Die ernste Wissenschaft, d. h. das Erforschen der Welt mit ih-
ren vielen Rätseln hat ganz gewiss ihre Berechtigung und wichtige
Aufgabe und ist auch im Grunde nicht feindlich gegen die Hei-
lige Schrift mit ihrem Welt- und Menschenbild. Gerade in unserer
Zeit können wir eine gründliche Neuorientierung mit Genugtuung
feststellen. Der Kampf gegen die Bibel versteckt sich jedoch hinter
der Wissenschaft, indem er dieselbe umdeutet für seine Zwecke.
Die ernst zu nehmende moderne Wissenschaft stößt bei ihrem For-
schen überall auf die Gottesfrage und in engster Verbindung damit
auf die Offenbarungsfrage, also auf die Heilige Schrift.

• Sei es in der Atomforschung bei der Suche nach der Ursub-
stanz oder Urkraft,

• sei es in der Geisteswissenschaft beim Durchdenken der Be-
griffe von Zeit und Raum, Ewigkeit und Unendlichkeit,

• sei es in der Erforschung der Gesetze der Kausalität bei der
Suche nach dem Urgesetz alles Weltgeschehens,

• sei es schließlich das Bemühen um Ergründung des Urge-
heimnisses des Lebens,

immer und überall kommt der forschende Mensch an eine
Grenze, die ihm Halt gebietet. Was jenseits dieser Grenze liegt,
kann er wohl ahnen, aber nicht erkennen.

„Wir stehen auch in der Naturwissenschaft vor dem Ende des
Atheismus, vor einer Liquidierung des Materialismus, der noch
in der Zeit von Haeckel und Virchow die Naturwissenschaft be-
herrscht hat. Der Zusammenbruch des kausalmechanischen Welt-
bildes hat wiederum Raum für Gott geschaffen“ ([Hei54]).

18



Kampf gegen die Bibel im Namen der Wissenschaft

Der früher so geschmähte Schöpfungsbericht in der Bibel
kommt wieder mehr und mehr zur Geltung und wird auch von
Naturforschern in seiner Übereinstimmung mit den gesicher-
ten Ergebnissen ihrer Forschungsarbeit ohne Rückhalt anerkannt.
Schon der vor hundert Jahren lebende französische Naturforscher
Jean Baptiste Biot hat gesagt: „Entweder hatte Mose in den Wis-
senschaften eine ebenso tiefe Unterweisung wie diejenige unseres
Jahrhunderts, oder er war inspiriert“. In unserer Zeit mehren sich
solche Stimmen auffallend. Gelehrte wie Max Planck, der Gründer
der Quantentheorie, berühmt durch seine Strahlenforschungen,
und Albert Einstein mit seiner Relativitätstheorie gelten als gott-
gläubige Menschen.

Die Heilige Schrift braucht jedoch solche Stützen nicht, um ih-
re Zuverlässigkeit unter Beweis zu stellen, sie spricht für sich sel-
ber. Es werden immer wieder erstaunliche Entdeckungen gemacht
und neue Erkenntnisse gewonnen. Dabei behält die Bibel immer
Recht. Das Wissen der Wissenschaften ist immer relativ, abhängig
von dem jeweiligen Stand der erreichten Erkenntnismöglichkeit.
Die göttliche Wissenschaft des großen Schöpfers des Alls, von der
das Offenbarungswort zeugt, ist absolut und unwiderlegbar. Wir
können es ruhig der Zeit überlassen, dass das, was in der Heiligen
Schrift vom Wissen über die Welt geoffenbart wird, nach und nach
von der ernsten Wissenschaft zugegeben und bestätigt wird. Das
menschliche Wissen hinkt immer hinter der Offenbarung her und
kann sie niemals ganz einholen.

„Die Männer der Wissenschaft mögen Recht oder Unrecht ha-
ben in ihren Schlussfolgerungen aus den Bruchstücken des Wis-
sens, die sie besitzen. In der Regel haben sie Unrecht, was deut-
lich genug aus der einen Tatsache hervorgeht, dass ein gut Stück
Arbeit des einen Geschlechts von Männern der Wissenschaft dar-
in besteht, die Theorien ihrer Vorgänger umzustoßen oder einzu-
schränken“ ([Mau09, Chapter X: The Life-Giving Word (übersetzt
aus dem Englischen)]).

19



Die einzigartige Autorität der Heiligen Schrift

Johann Tobias Beck sagt in seiner Vorrede zu [Bec70]: „Wir kön-
nen die neugestalteten, aber altrüchigen Angriffe auf den Glauben
nicht vollkräftiger zurückweisen, als dass wir gegenüber den hoh-
len Verlarvungen und Karikaturverzerrungen des Christentums,
die nur imponieren, so lange man ihm selbst nicht in sein gott-
menschliches, himmlisch plastisches Angesicht gesehen hat, dass
wir die positive Gestalt des Christentums, wie die Schrift sie zeich-
net, immer lauterer und vollständiger darlegen. Sie wird nicht nur
am besten für sich selber reden, sondern auch Leben zeugen, das
unter kritischen Lanzenstichen wahrlich nicht Odem und Kraft
verliert“.

Der Kampf gegen die Bibel im Namen der Wissenschaft hat es
vornehmlich mit allem Außerordentlichen und Unerklärlichen zu
tun, mit den Wunderberichten und der Weissagung. Was das Wun-
der im Gebiete des Handelns ist (ein miraculum potentiae),
das ist die Weissagung im Gebiete des Wissens (ein miraculum
scientiae).

Weil die Bibel voll von beiden ist, glaubt man, es nicht mit der
eigenen Intelligenz vereinbaren zu können, die Bibel als vom Geist
Gottes inspiriert und daher irrtumsfrei anzuerkennen. Als ob der
natürlich erkannte Ablauf des Weltgeschehens und Naturlebens
nicht ebenso wunderbar und unerklärlich wäre.

Der Kampf der glaubenslosen, rationalistischen sogenannten
Wissenschaft ist nichts anderes als der Versuch, das Göttliche, Un-
erklärliche aus dem Denksystem des modernen Menschen zu ver-
bannen und die ganze Erscheinungswelt in die Schranken des ei-
genen Denksystems zu zwängen.

Ein moderner Naturwissenschaftler urteilt:

„Die naturwissenschaftlichen Entdeckungen unseres Jahrhun-
derts haben Ernst Haeckel ([Hae09]) nicht Recht gegeben (dass die
Naturgesetze das Wunder ausschließen).

20



Kampf gegen die Bibel im Namen der Wissenschaft

Wir wissen heute, dass die Naturgesetze nicht in der Weise
absolut und ausnahmslos gelten wie man es früher meinte. For-
schung und Wissenschaft können nur bis zu vorletzten Zusam-
menhängen vordringen, dem Glauben allein werden letzte Zusam-
menhänge durch Offenbarung zugänglich gemacht. Worauf es bei
den Wundern ankommt, ist die Frage, ob von einer höheren Ebene
aus gesehen gleichzeitig das Naturgesetz und das Wunder mög-
lich ist. Diese Frage ist heute restlos und mit gutem naturwissen-
schaftlichen Gewissen zu bejahen, wenn es sich freilich auch nicht
in allen einzelnen Fällen nachweisen lässt“ ([Mü53]).

Vom rein biblischen Standpunkt aus müssen wir Johann Tobias
Beck Recht geben, wenn er sagt: „Die besonderen Wunder setzen
eine unvollkommen entwickelte und geordnete Welt, ja eine ab-
norme Welt voraus; denn diese eben postuliert Wunder da, wo die
Weltabnormität durchbrochen werden soll“ ([Bec70, § 72]).

Die Bibel und die wirklichen Ergebnisse der Wissenschaft wi-
dersprechen sich nicht. Wenn jemand seine Ablehnung der Heili-
gen Schrift im Namen der Wissenschaft zu rechtfertigen sucht, so
muss der wirkliche Grund tiefer liegen, nämlich in seinem Nichtwol-
len. Jesus sagt im Johannesevangelium:

„Denn jeder, der Arges tut, hasst das Licht und kommt
nicht zu dem Lichte, auf dass seine Werke nicht ent-
larvt werden.“ Joh. 3,20

und

„Ihr wollt nicht zu mir kommen, auf dass ihr Leben
habet.“ Joh. 5,40

21



Die einzigartige Autorität der Heiligen Schrift

Ebenso wie mit den Wundern verhält es sich mit den Weissa-
gungen der Heiligen Schrift. Der Widerstand gegen die göttliche
Reichsweissagung aufgrund der Erkenntnisse der natürlichen Ent-
wicklungsgesetze geht von falschen Voraussetzungen aus. Die Ent-
wicklungsgesetze sind nur im Lichte der göttlichen Reichsweis-
sagung richtig zu werten und zu beurteilen, weil die richtige Er-
kenntnis der Welt Voraussetzung dazu ist.

Die Heilige Schrift, das Wort der Wahrheit, enthüllt uns die
wahre Natur der Welt und des Menschen und zeigt uns die Grund-
sätze und das Ziel der göttlichen Weltregierung. Prophetie, Weis-
sagung ist alles geistgewirkte Reden von dieser Warte aus.

So ist auch der Schöpfungsbericht in der Bibel Prophetie, und
zwar Prophetie nach rückwärts, eine Schau in das Werden der ur-
weltlichen Anfänge. Wer ohne Vorurteil die Heilige Schrift liest,
kann auch als Wissenschaftler nicht vorbei an dem lebendigen
Wort der Wahrheit, der Wirklichkeit Gottes, ohne sich davor zu
beugen.

„Der ganze Mensch soll durch das Christentum versöhnt wer-
den mit Gott und seiner Wahrheit, nicht nur mein Herz und Le-
ben, auch meine Vernunft, nicht nur das Denken des gewöhnli-
chen Menschen, auch das des wissenschaftlich gebildeten“ ([Bec70,
Letzter Abschnitt in § 1]).

Doch wie urteilt die Bibel über das Wissen oder die Weisheit
der Welt? Führen wir nur einige Stellen an:

„1,20 Wo ist der Weise? Wo ist der Schriftgelehrte? Wo
ist der Schulstreiter (Zunftgelehrte) dieses Äons? Hat
nicht Gott die Weisheit der Welt zur Torheit gemacht?
1,21 Denn weil in der Weisheit Gottes die Welt durch
die Weisheit Gott nicht erkannte, so gefiel es Gott
wohl, durch die Torheit der Predigt die Glaubenden
zu erretten.“ 1. Kor. 1,20-21

22



Das Wort Gottes ist nicht gebunden, sondern bleibend

„Wenn jemand sich dünkt, er erkenne etwas, so hat
er noch nicht erkannt, wie man erkennen soll.“

1. Kor. 8,2

„Böse Menschen aber und Gaukler werden fort-
schreiten zum Ärgeren, irreführend und irregeführt.“

2. Tim. 3,13

Der alte Johann Albrecht Bengel hat einmal gesagt: „Ideae
scripturariae sind ganz andere als academicae; es ist er-
schrecklich, wie man sich mit menschlichen terminis auf Aka-
demien verderbt und von den ideis scripturariis verirrt“
([Bar29, Seite 25]).

3.3 Das Wort Gottes ist nicht gebunden, sondern bleibend

Die Bibel, die Heilige Schrift, ist das Buch, welches am meisten
angefeindet wurde und wird. Man hat sich von jeher bis heute alle
Mühe gegeben, es auszurotten oder wenigstens zu entwerten. Und
doch ist es heute das am weitesten verbreitete Buch der Welt. Alle
Bücher der Menschen dagegen haben ein sehr kurzes Leben. Der
Prophet Jesaja bezeugt von dem Wort der Heiligen Schrift:

„... aber das Wort unseres Gottes besteht in Ewigkeit.“
Jes. 40,8

Für „besteht“ ( !Mּי³קו [JāQū’M]3) gebraucht er ein Wort, das so
viel heißt wie feststehen. Dieses Wort des Lebens ist das göttliche,
unzerstörbare Leben in dieser Welt des Todes. Kann man sonst von
etwas in dieser Welt sagen, dass es lebendig und bleibend ist, wie
von dem lebendigen und bleibenden Wort Gottes (1. Petr. 1,23), wo
doch der Tod herrscht?

3Zu der in eckigen Klammern angegebenen Umschrift und Aussprache der
hebräischen Wörter siehe den Anhang ab Seite 101.

23



Die einzigartige Autorität der Heiligen Schrift

Das größte Wunder in dieser Schöpfung, in der sonst alles dem
Gesetz des Entstehens und Vergehens unterworfen ist, ist als ein-
zige Ausnahme das Wort Gottes, es ist und besteht in Ewigkeit. Es
ist das bleibende, unveränderte und doch stets neue Lebenswort.
Während alle anderen Bücher sehr schnell veralten, überholt und
unbrauchbar werden, offenbart die Bibel immer mehr Tiefen und
Herrlichkeiten, je länger und öfter man sie liest und durchforscht.

„Das Wort des Herrn bleibt in Ewigkeit.“ 1. Petr. 1,25

Die Welt glaubt fortwährend, mit der Bibel fertig zu sein. Sie
verlacht und verwirft sie. Aber aller Hohn und Spott, alle Angrif-
fe einer sich wissenschaftlich gebärdenden Menschheit haben es
nicht verhindern können, dass das Buch Gottes in vollem Umfang
bereits in knapp 800 Sprachen und in Teilen in knapp 4’000 Spra-
chen der Erde übersetzt worden ist und eine führende Rolle spielt.
Es bleibt ewig jung in seiner Ganzheit, während alle Worte der
Weltweisen vergehen.

Jeder Versuch, die neuesten Forschungsergebnisse auf dem Ge-
biet des allgemeinen Weltbildes zu einem System zusammenzufas-
sen, ist bald überholt und muss anderen Versuchen Platz machen.
Aber die Bibel mit ihrem vom Geist der Weissagung gezeichneten
Weltbild ist einzig bleibend. Alle Orakel der Pseudowissenschaft,
alle Prognosen der Politiker, alle Weisheitsschlüsse der Historiker
versagen. Die Welt ist voller Angst und Erwartung der Dinge, die
da kommen werden und die kein Mensch berechnen kann. Das
Wort der Weissagung der Heiligen Schrift ist allein ein absolut si-
cherer Führer durch das Dunkel der Zeit in die Zukunft hinein. Al-
le Rätsel des Lebens bleiben für das gebundene Erkennen der von
der Sünde überschatteten Vernunft des Weltmenschen eine zer-
mürbende, beunruhigende, unheimliche Macht, aber das Wort der
Wahrheit führt durch den Geist der Wahrheit in die ganze Wahr-
heit hinein und erlöst von Angst und Furcht. Das Wort Gottes kann
nicht gebunden werden, wenn auch seine Boten gebunden werden
oder fallen.

24



Das Wort Gottes ist nicht gebunden, sondern bleibend

Warum das Wort Gottes bleiben muss, darauf gibt uns Gott sel-
ber eine Antwort in Jesaja:

„Also soll das Wort, so aus meinem Munde geht, auch
sein. Es soll nicht wieder zu mir leer kommen, son-
dern tun, das mir gefällt, und soll ihm gelingen, dazu
ich’s sende.“ Jes. 55,11

Das Wort Gottes, die Heilige Schrift, hat eine Heilsmission zu
erfüllen und muss deshalb bleiben, bis sie erfüllt ist. Diese Tatsache
allein ist schon ein Beweis für die Einzigartigkeit und die göttliche
Natur der Bibel. Es ist ein Unterschied zwischen toter und lebendi-
ger Wahrheit. Tote Wahrheit ist alles, wofür die Menschen kämpfen
müssen, um ihre Dogmen und Thesen zu verteidigen und künst-
lich aufrechtzuerhalten. Lebendige Wahrheit bedarf nicht unserer
Verteidigung. Sie rechtfertigt sich selbst. Jeder, der durch eigene Er-
fahrung die Probe machen will, wird ihre Wirklichkeit unmittelbar
erleben mit zwingender Beweiskraft.

Es wohnt dem Wort der Wahrheit eine ihr eigene Kampfkraft
inne, von der der Apostel Paulus sagt:

„... dass ihr feststeht in einem Geiste, einer Seele, zu-
sammen wettkämpfend mit dem Glauben des Evan-
geliums.“ Phil. 1,27

Das Wort der Wahrheit des Evangeliums kämpft für sich selbst.
Wir sind im besten Falle nur Mitkämpfer.

Diese Tatsache hat Jesus anerkannt und von der Waffe des ge-
schriebenen Wortes Gebrauch gemacht. Er überwindet den Wider-
sacher in der Versuchung ausdrücklich nur mit dieser Waffe: „Es
steht geschrieben“.

25



Die einzigartige Autorität der Heiligen Schrift

Der Apostel Paulus bekennt triumphierend:

„2,8 Halte im Gedächtnis Jesus Christus, der auferstan-
den ist von den Toten, aus dem Samen Davids, nach
meinem Evangelium,
2,9 über welchem ich leide bis zu den Banden als
ein Übeltäter; aber Gottes Wort ist nicht gebunden.“

2. Tim. 2,8-9

26



Theopneustie

4 Theopneustie

4.1 Erklärung des Begriffs

„Jede Schrift (ist) gottdurchhaucht (θεόπνευστος [thäo’-
pnäustos]) und nützlich zur Belehrung, zur Überfüh-
rung, zur Zurechtweisung, zur Erziehung, nämlich
vermittels Gerechtigkeit, auf dass der Mensch Got-
tes zubereitet sei, zu jedem guten Werk ausgerüs-
tet.“ 2. Tim. 3,16

So lautet die wortgetreue Übersetzung dieser für den Inspira-
tionsbegriff entscheidenden Bibelstelle. Das „ist“ fehlt im Grund-
text, was in der griechischen Sprache nichts Außergewöhnliches
ist. Es ist wichtig zu beachten, dass die uns vertraute Wiedergabe
der Stelle im Luthertext: „denn alle Schrift, von Gott eingegeben,
ist nütze (usw.)“ leicht irreführend wirkt, da sie den Anschein er-
weckt, als ob durch den Nebensatz „von Gott eingegeben“ eine
Einschränkung gemacht werden soll zu dem Begriff „alle Schrift“,
also dass nicht etwa jede Schrift innerhalb des Kanons der Heiligen
Schrift von Gott eingegeben ist. Es soll aber kein Unterschied ge-
macht werden zwischen gottdurchhauchten Schriften und solchen,
die nicht diesen Charakter besitzen.

Diese Bibelstelle, die uns eine eindeutige und klare Belehrung
über die Theopneustie der Heiligen Schrift gibt, ist von größter
Wichtigkeit. Sehen wir daher zunächst genau zu, was wirklich ge-
schrieben steht. Auf diese Weise kann von vornherein mancher
nutzlose Streit abgeschnitten werden. Der Ausdruck „Inspiration“
(von dem Lateinischen inspiratio) ist völlig ungenügend, weil
zu unbestimmt. Auch weltliche Schriftsteller, Dichter, Komponis-
ten und Künstler können für ihre Geistesprodukte den Anspruch
auf Inspiration erheben, insofern sie zu ihrem Schaffen von irgend-
einem Geist erfüllt und bewegt werden.

27



Theopneustie

Das Unterscheidende liegt in dem Ausdruck „gottdurch-
haucht“ (θεόπνευστος [thäo’pnäustos]). Dadurch soll nicht nur der
göttliche Ursprung, sondern auch die fortdauernde göttliche Le-
benskraft der Heiligen Schrift gekennzeichnet werden. Jede Schrift
der Bibel ist nicht nur eingegeben von Gott, sondern auch von dem
Geist Gottes durchhaucht, lebenzeugend.

Zur Erklärung des Ausdrucks möge ein Vergleich mit 1. Mo. 2,7
dienen:

„JHWH Gott bildete den Menschen, Staub von der
Ackererde und hauchte in seine Nase Leuchtodem
des Lebens (!Mחַיּ¢י נ¢שׁ מַת [NiSchMa’T ChaJı̄’M]), und
der Mensch wurde eine lebendige Seele ( חַי³ּה! נªפֶשׁ
[Nä’PhäSch ChaJā’H]).“ 1. Mo. 2,7

Der Mensch als lebendige Seele wurde nicht nur gottgehaucht,
sondern gottdurchhaucht, indem das in ihm wirksame Leben im-
mer wieder Leben zu zeugen fähig ist. So ist auch Gottes Lebens-
geist nicht nur der Urheber der Heiligen Schrift, sondern auch das
immer wieder Lebenzeugende in der Schrift.

Nicht, dass Gott ein Wort menschlichen Ursprungs durch In-
spiration (Einhauchung) seines Geistes auf die Stufe göttlicher Au-
torität erhoben hätte, sondern das Wort selbst ist hervorgebracht
und belebt durch den Hauch (= Geist) Gottes. Gemeint ist nicht nur
der einmalige Schöpfungsakt Gottes für die Heilige Schrift, für je-
des Wort der Bibel, sondern der Gotteshauch ist fortdauernd wirk-
sam, sodass wir es mit dem „lebendigen Wort Gottes“ zu tun ha-
ben. Diese Lebenskraft und göttliche Wirkung erweist die Heilige
Schrift dadurch, dass sie nütze ist zur Belehrung, zur Überführung,
zur Zurechtweisung, zur Erziehung vermittels Gerechtigkeit, so-
dass der Mensch Gottes zubereitet sei, ausgerüstet zu jedem guten
Werk. Hierin erkennen wir den Erfolgsbeweis für die Theopneustie
der ganzen Schrift, die diese einzigartige, überwältigende Wirkung
als Wort Gottes auf uns ausübt.

28



Der Vorgang der Theopneustie

4.2 Der Vorgang der Theopneustie

„1,20 Denn jegliche Weissagung der Schrift geschieht
nicht aus eigener Auslegung (ἐπίλυσις [äpi’lysis] =
Deutung);
1,21 denn nicht aufgrund des Willens eines Menschen
wird jemals Weissagung gebracht, sondern als von
Heiligem Geist getragen (in Bewegung gesetzt) reden
heilige Menschen von Gott aus.“ 2. Petr. 1,20-21

Haben wir in der ersten Stelle (2. Tim. 3,16) ein allgemeines
Zeugnis von der Tatsache der Theopneustie, so belehrt uns die-
se Stelle über die Art und Weise, wie dieselbe praktisch zustande
kommt. Zu diesem Zweck gebraucht Gott menschliche Werkzeu-
ge, die dafür nicht nur geeignet sind, sondern besonders zuberei-
tet werden. Das gottgehauchte Wort bringt die mit prophetischem
Geist begabten heiligen Menschen durch die in ihm innewohnen-
de Kraft in Bewegung, sodass sie unmittelbar von Gott aus reden.
Ihre Worte sind demnach Worte Gottes, weitergegeben durch ih-
ren Mund oder ihre Feder, sodass sie sagen können: „So spricht
der Herr“. Es sind nicht Worte des Propheten, aus seinem Geist er-
dacht, sondern Worte, die Gott ihm in den Mund legt (vergleiche
Jes. 51,16; 59,21; Jer. 1,9).

Der Redende ist Gott selber oder der Heilige Geist durch den
Mund seiner Propheten.

„Es musste die Schrift erfüllt werden, welche der Hei-
lige Geist durch den Mund Davids vorhergesagt hat.“

Apg. 1,16; vergleiche Apg. 4,25

Der Mund, das Organ zur Weitergabe des göttlichen Wortes,
musste für diesen Dienst besonders geheiligt werden (vergleiche
Jes. 6,5-7).

29



Theopneustie

Prophetenwort oder Weissagung bezieht sich hier nicht nur auf
die speziellen prophetischen Schriften, sondern auf die ganze Hei-
lige Schrift, die dadurch, dass heilige Menschen, getragen oder ge-
trieben von Heiligem Geist, von Gott aus gesprochen haben, den
Charakter des Prophetenwortes erhalten hat. Der Prophet ist sozu-
sagen der Mund oder Sprecher Gottes.

Ähnlich so ist der Vorgang der Theopneustie im Neuen Testa-
ment.

„Was ich euch sage in der Finsternis, redet in dem Lich-
te, und was ihr höret ins Ohr, das predigt auf den Dä-
chern.“ Mt. 10,27

„Der Paraklet aber, der Heilige Geist, den der Vater
senden wird in meinem Namen, derselbige wird euch
alles lehren und euch an alles erinnern, was ich euch
sagte.“ Joh. 14,26

Also eine Lehrgegenwart des Herrn als des Geistes findet in sei-
nen Zeugen statt. Dazu werden diese besonders befähigt durch ein
Herzenshören und eine Belehrung durch den vom Vater gesand-
ten Heiligen Geist oder Parakleten. Nur für ihre Lehrtätigkeit sagt
der Herr den Aposteln diese Vollendung des Geisteslebens bis zur
vollen Theopneustie zu.

Der eigentliche Vorgang bleibt letzten Endes ein Wunder, für
den menschlichen Verstand unerklärbar. Wir dürfen aber bestimmt
so viel sagen, dass dieses Gotteswunder nichts zu tun hat mit
Diktat-Inspiration, als ob das menschliche Werkzeug ganz mecha-
nisch, unter Ausschaltung des eigenen Bewusstseins, nur als Me-
dium dient. Gerade die Wahrung der Individualität ist ein Beweis
für die Göttlichkeit des ganzen Vorgangs.

30



Der Vorgang der Theopneustie

„Der in der göttlichen Schöpfungsausstattung ruhende beson-
dere Grundtypus jeder Individualität ist in der Theopneustie auf-
genommen und verklärt in das Wesen des Geistes, das ebenso we-
nig ein Einerlei ist, wie das Wesen des natürlichen Lebens, noch
ein loses, differentes Vielerlei, sondern ein lebendiger, das Beson-
dere zu einer ineinandergreifenden Gliederung vereinender Orga-
nismus“ ([Bec70, Anmerkung 1 in § 91]).

Die Theopneustie setzt sich fort beim gläubigen Hören oder Le-
sen des Wortes. Das meint der Apostel Paulus, wenn er sagt:

„Der Glaube kommt aus Hören, das Hören aber durch
Wort Christi.“ Röm. 10,17

oder

„Erhieltet ihr den Geist aus Gesetzeswerken oder aus
Glaubens-Hören?“ Gal. 3,2

Der Geist selbst bezeugt den Geist der Schrift als Wahrheit, und
der Glaube an das Wortzeugnis hat dieses Geisteszeugnis in sich.
Jesus sagt:

„Wer aus Gott ist, der hört Gottes Worte.“ Joh. 8,47

31



Theopneustie

4.3 Die Auswirkung der Theopneustie

Wir staunen über die große Bewegungsfreiheit des Geistes in
dem Wort der Heiligen Schrift. Nirgends ist eine Spur von Starr-
heit, Mechanismus, Unfreiheit zu entdecken. Wäre die Heilige
Schrift das Machwerk religiöser, kluger Menschen, dann würde
man ohne Zweifel das künstlich Konstruierte herausfühlen. Aber
nun ist alles Leben und Wahrheit. Gerade die Mannigfaltigkeit
in der Wahrung der geheiligten Individualität der verschiedenen
Schreiber ist ein Zeugnis dafür, dass der Geist des Herrn, der ein
Geist der Freiheit ist, der Schöpfer des gottdurchhauchten Wor-
tes der Schrift ist. Die wunderbare Einheitlichkeit der Wortbilder
für die biblischen Grundbegriffe trotz der großen Verschiedenheit
der Charaktere der Schreiber ist ein unwiderlegbarer Beweis dafür,
dass der Geist Gottes das Niederschreiben so überwaltet hat, dass
nicht die geringste Diskordanz nachzuweisen ist. Die Konkordanz
(nach dem Urtext übereinstimmende Grundbedeutung) der Wort-
bilder ist dabei durchaus nicht starr oder mechanisch, sondern le-
bendig, wachstümlich bis zur Fülle des Offenbarungsgehaltes (ver-
gleiche [Lan25]).

Dieselbe Lebendigkeit entdecken wir beim genaueren Studi-
um der neutestamentlichen Zitate aus dem Alten Testament. Die
Methode des Zitierens ist dem Gang des Offenbarungsfortschrittes
in dem genetischen Werden der Heiligen Schrift angemessen. Es
handelt sich jedes Mal um geistestreue Wiedergabe, die unter ver-
schiedenen Umständen für ihre geistlichen Zwecke eben eine neue,
nun gerade passende Wendung nimmt, in welcher der ursprüng-
liche Inhalt nicht verfälscht wird, sondern im Sinne seines Urhe-
bers nunmehr tiefer und weiter aufgeschlossen, näher bestimmt
und den neuen Bedürfnissen der Wahrheit angepasst wird.

32



Die Auswirkung der Theopneustie

Die Neigung, sogenannte Ungenauigkeiten beim Zitieren aus
dem Alten Testament dadurch zu erklären, dass die Schreiber ent-
weder aus der Septuaginta zitiert hätten, die als tendenziöse un-
ter dem Einfluss alexandrinischer Philosophie entstandene Über-
setzung ins Griechische manche Abweichungen vom hebräischen
Urtext in der Sinnwiedergabe aufzeigt, oder dass geradezu eine
Gedächtnisschwäche des Zitators vorläge, beruht wohl auf Nicht-
beachtung des Offenbarungsfortschritts.

Die Auswirkung der Theopneustie erstreckt sich bis in die ein-
zelnen Wortbilder hinein, sodass wir, recht verstanden, mit gutem
Gewissen von einer Wortinspiration sprechen dürfen.

„Die Meinung, als wären nur die Gedanken vom Heiligen
Geist, die Worte aber der freien Menschenwahl anheimgestellt, zer-
läuft in die abenteuerliche Vorstellung, als wirke zweierlei Geist,
wovon einer den Inhalt inwendig produziere, der andere den Aus-
druck dafür aussinne“ ([Bec70, Anmerkung zu § 90]).

Um die wunderbare Konkordanz der Wortbilder für die bib-
lischen Grundbegriffe zu entdecken, bedarf es allerdings einer
gründlichen Entrümpelung im Gebrauch derselben von allem
Schutt menschlicher Meinungen und zum großen Teil auch man-
gelhafter Übersetzungen.

Es gehört zu den reinsten Entdeckerfreuden, wenn wir beim
Studium biblischer Grundbegriffe in überraschender Weise auf die
Tatsache stoßen, dass trotz größter Zeitabstände und Bildungsgra-
de der Schreiber eine solche Einheitlichkeit der Darstellungsform
der göttlichen Heilsgedanken vorhanden ist, die nie durchkreuzt
oder gestört wird. Dies kann nur dadurch erklärt werden, dass der
Geist Gottes das ganze Werden der Offenbarungsurkunde so voll-
mächtig überwacht hat, dass keine Durchbrechungen oder Über-
schneidungen der geraden Linien eintreten konnten.

33



Theopneustie

Es gehört zu der Bewährung eines rechtschaffenen Arbeiters im
Wort Gottes, diese geraden Linien aufzuzeigen. Deshalb legt der
Apostel Paulus seinem Schüler und Mitarbeiter ans Herz:

„Befleißige dich, dich selbst Gott bewährt darzustellen
als einen Arbeiter, der sich nicht zu schämen hat, der
das Wort der Wahrheit recht teilt (wörtlich: in gerader
Richtung schneidet).“ 2. Tim. 2,15

4.4 Die Harmonie der Linien

In der Heiligen Schrift herrscht eine wundervolle Harmonie
der Linien. Zwar haben die einzelnen Bücher, Stellen, Begriffe usw.
jedes seine besondere Eigentümlichkeit, wodurch es sich von An-
derem unterscheidet, aber dadurch wird das Gemeinsame nicht
gestört, sondern vielmehr bereichert, indem eins das andere wei-
terführt und zum Ziele hin vervollständigt, bis alles endlich ein
vollkommenes Ganzes bildet.

So ist es mit einzelnen Grundbegriffen, die durch den Fort-
schritt der Offenbarung wachsen und sich füllen bis zur Vollgestal-
tung, und so ist es auch mit einzelnen heilsgeschichtlichen Typen,
die an mehreren Stellen und in verschiedenen Zeiten vorkommen.

Zwischen den einzelnen Entwicklungsstufen besteht eine ge-
wisse Kontinuität. Keine behauptet ein Sonderdasein. Alles ist
zielstrebig, vorwärtsdrängend. Somit bekommt das Werden seine
Spannung, seinen dramatischen Reiz. Jede neue Stufe in der Fort-
schrittsentwicklung setzt das Ergebnis der Vorstufe voraus und bil-
det wieder die Brücke zu der darauffolgenden.

34



Die Harmonie der Linien

Wie bei einer Reihe übereinander liegender Transparente, wo-
bei jedes weitere obenauf gelagerte neue Züge zu den Grundlini-
en des Untersten fügt, keine Verwirrung der Linien beim Durch-
blick aller entsteht, so verhält es sich mit der Linienharmonie der
Heiligen Schrift, sowohl im Werden der Wortbegriffe, als auch im
Wachsen des prophetischen Totalbildes. Die geraden Linien entste-
hen, werden anschaulich von unten nach oben, indem das Werden
und Wachsen der Grundlinien durch alle Transparente hindurch
verfolgt und beschrieben wird.

Das heißt „das Wort der Wahrheit recht teilen“ oder „in ge-
rader Richtung schneiden“. Diese Methode des Linienziehens ist
zugleich die beste Exegese, indem Schrift mit Schrift verbunden,
verglichen und erklärt wird in der Überzeugung, dass Grundbe-
griffe und Grundtypen niemals sich selbst widersprechen.

Eben weil die Heilige Schrift θεόπνευστος [thäo’pnäustos],
gottdurchhaucht ist, ist der Geist Gottes nicht nur der Verfasser,
sondern auch der lebendige Ausleger der Schrift. Etwas Ähnliches
gibt es im ganzen Schrifttum der Welt nicht mehr wie diese geneti-
sche Einheit der Heiligen Schrift. Dies ist ein Beweis für das Werk
des göttlichen Urhebers und Baumeisters, des Heiligen Geistes, der
die Schrift durchgeistet.

35



Theopneustie

4.5 Das Selbstzeugnis der Heiligen Schrift über ihren Geistes-
ursprung

Ist es nicht ein Zirkelschluss, wenn wir den Beweis für die
Wortinspiration der Heiligen Schrift führen und dabei die eigenen
Aussagen der Schrift zugrunde legen? Ist ein solcher Eigenbeweis
zulässig?

Auf diese Frage genügt die Antwort: Die Heilige Schrift will
überhaupt nicht beweisen, sondern nur bezeugen. Das Zeugnis
stützt sich auf Tatsachen, die als Wirklichkeit erlebnismäßig erfasst
werden müssen. Wir suchen deshalb vergeblich in der Schrift nach
einer fertigen, formulierten Dogmatik. Aber in dem Zeugnis über
ihren Geistesursprung ist dieselbe sehr reich, wenn wir nach dem
forschen, was das Alte Testament uns darüber an die Hand gibt,
was die Apostel aussagen über die Wortinspiration und vor allem,
wie Jesus selber über das Alte Testament, die Bibel seiner Zeit, ur-
teilt.

Auffallend ist, wie oft im Alten Testament der Ausdruck: „Gott
sprach“ und ähnliche Ausdrücke vorkommen. Man hat ca. 2’500
Stellen gezählt, davon in den prophetischen Schriften allein über
1’300. Schon diese Tatsache beweist, dass Gott oder der Geist Got-
tes als der unmittelbar Redende im Wort angesprochen werden
muss. Auch Ausdrücke wie „Das Wort des Herrn geschah (wurde)
zu ihnen“ (z. B. Mi. 1,1; Joh. 10,35) oder „Sie schauten das Wort
des Herrn“ (Jes. 2,1; Am. 1,1) geben Zeugnis davon, dass Gott sel-
ber den Propheten das Wort gibt.

Über das Problem der Inspiration wird im Alten Testament
nicht reflektiert. Der Geistesursprung des Wortes ist überhaupt
kein Problem, sondern wird als Tatsache behandelt, mit welcher
der Mensch sich auseinanderzusetzen hat. Auch im Neuen Testa-
ment finden wir dieselbe Einstellung.

36



Selbstzeugnis der Schrift über ihren Geistesursprung

Aus dem Umstand, dass es im Neuen Testament ungefähr 500
Zitate aus dem Alten Testament gibt, erhellt, dass die Annahme
der Wortinspiration des Alten Testaments stillschweigend voraus-
gesetzt wird, besonders in denjenigen Zitaten, die als Aussprüche
Gottes besonders gekennzeichnet werden. In vielen neutestament-
lichen Schriften wird ausdrücklich erklärt, dass Gott oder der Hei-
lige Geist durch die alttestamentlichen Schriften geredet hat.

• Röm. 1,1-2: „... Evangelium Gottes, welches er zuvor verhei-
ßen hat durch seine Propheten in der Heiligen Schrift“;

• Hebr. 1,1-2: „Nachdem vor alters Gott vielfältig und auf
mancherlei Weise zu den Vätern geredet hat durch die Pro-
pheten, hat er am Ende dieser Tage zu uns geredet in (dem)
Sohne“;

• Mt. 22,43: „Wie nennt ihn denn David im Geist Herr?“ (ver-
gleiche Ps. 110,1);

• Apg. 1,16: „Männer, Brüder, es musste die Schrift erfüllt
werden, welche der Heilige Geist durch den Mund Davids
vorhergesagt hat über Judas“ (vergleiche Ps. 41,10);

• Apg. 28,25: „Trefflich hat der Heilige Geist durch Jesa-
ja, den Propheten, zu unseren Vätern geredet“ (vergleiche
Jes. 6,9-10).

37



Theopneustie

Als Kronzeuge für die Wortinspiration der Heiligen Schrift tritt
Jesus selbst auf. Da ist es neben der einfachen Tatsache, dass Jesus
den Kanon des Alten Testaments als das vom Geist Gottes inspi-
rierte Gotteswort als selbstverständlich anerkennt, vor allem sein
Ausspruch

„5,17 Nicht solltet ihr meinen, dass ich kam aufzulösen
das Gesetz oder die Propheten. Nicht kam ich aufzu-
lösen, sondern zu erfüllen.
5,18 Denn wahrlich, ich sage euch, bis dass Himmel
und Erde vergehen sollten, wird keinesfalls ein Jota
oder ein Strichlein vom Gesetz vergehen, bis dass es
alles sollte geschehen.“ Mt. 5,17-18

Dieses Zeugnis von der Wortinspiration der Heiligen Schrift
steht und fällt mit dem Zeugnis von der Person Jesu.

Wie weit er die Wortinspiration fasst, geht daraus hervor, dass
er selbst den kleinsten Buchstaben im Gesetz, das Jod, ja sogar das
Strichlein, die Kopula, mit hineinbezieht. Dies ist keine bloße Rede-
figur oder gar eine Übertreibung, sondern hat einen tieferen Sinn,
wenn wir die Bedeutung des Jod und des Bindeworts im Hebräi-
schen kennen. Der kleinste Buchstabe im hebräischen Alphabet,
das Jod, spielt sowohl als Konsonant als auch als Vokalzeichen bei
der Bildung der Verbform eine entscheidende Rolle.

Von großer Wichtigkeit ist auch die gewissenhafte Beachtung
des Bindewortes „und“ im Hebräischen als Konsonant Waw, wel-
ches durch ein etwas gekrümmtes Strichlein oder Hörnchen ange-
deutet wird.

Ein Beispiel mag das beleuchten. Viele Schriften des Alten Tes-
taments im Hebräischen beginnen mit diesem „und“, was doch
einen Sinn haben muss. Dadurch soll jedes Mal das betreffende
Buch mit dem vorhergehenden in Verbindung gebracht werden,
nämlich

38



Selbstzeugnis der Schrift über ihren Geistesursprung

• das 2., 3. und 4. Buch Mose mit dem 1. Buch Mose,

• das Buch der Richter, die 2 Bücher Samuels und die 2 Bücher
der Könige mit dem 5. Buch Mose (das Buch Ruth steht im
hebräischen Kanon nicht in dieser Reihe, sondern zwischen
den Büchern Hohelied und Klagelieder),

• das Buch Esra mit dem Buch Daniel,

• das Buch Esther mit dem Buch Prediger Salomos.

Die Reihenfolge der einzelnen alttestamentlichen Schriften ist
aus dem hebräischen Kanon ersichtlich.

Wie gründlich der Herr Jesus das ganze Alte Testament, Gesetz
und Propheten, in Bezug auf dessen Geltung als einheitliches, un-
zertrennbares Geisteszeugnis geachtet hat, geht aus seinem Aus-
spruch im Johannesevangelium hervor:

„Und nicht kann die Schrift aufgelöst werden.“Joh. 10,35

Er zitiert dabei aus den Psalmen:

„Ich habe gesagt: Ihr seid Götter und Söhne des Höchs-
ten, ihr alle.“ Ps. 82,6

Durch dieses Psalmwort verteidigt er sich gegen den Vorwurf
der Gotteslästerung vonseiten der Juden:

„... da du, der du ein Mensch bist, dich selber zu Gott
machst.“ Joh. 10,33

Jesus antwortete ihnen:

39



Theopneustie

„10,34 Ist nicht geschrieben in eurem Gesetz: Ich sage,
Götter seid ihr?
10,35 Wenn er jene Götter hieß, zu denen das Wort Got-
tes geschah, und die Schrift kann nicht aufgelöst wer-
den,
10,36 wie sagt ihr zu dem, den der Vater heiligt und
in die Welt schickt: Du lästerst, da ich sagte: Ich bin
Gottes Sohn?“ Joh. 10,34-36

Jesus gibt der Schrift keine andere Deutung oder stellt sich über
die Schrift als Gottes Sohn, sondern stellt sich als des Menschen
Sohn unter die Schrift und verlangt dieselbe Einstellung durch die
Menschen. Er verteidigt sich hier nicht durch seinen berechtigten
Anspruch auf Achtung als Gottessohn, sondern er gebraucht, wie
auch sonst, nur die Schrift als seine Verteidigungswaffe. Eine ande-
re Methode der Selbstverteidigung wäre eine Auflösung der Schrift
gewesen.

Um dies zu verstehen, müssen wir das Werden der die gan-
ze Schrift durchziehenden Christuslinie kennen, in der die Gottes-
sohnschaft des Christus untrennbar eins ist mit seiner Menschen-
sohnschaft.

Nur aus dieser Schau heraus verstehen wir auch das Muss des
Kreuzes Christi. Daher betont Jesus im Zusammenhang mit seinem
Leidensweg dieses Muss, z. B. in Mk. 14,49: „... aber auf dass die
Schriften erfüllt werden“ und Lk. 24,25-27. Auch die alten Schrift-
zeugnisse zieht Christus weder bloß äußerlich herbei als entspre-
chende Beigabe seines Zeugnisses, sondern verleibt sie wieder-
um seinem eigenen Zeugnis ein, in welchem, als der vollendeten
Realdarstellung des Geistes und der Kraft der alten Schrift, sie ihre
Deutung und Vollendung finden.

40



Was die Apostel über die Wortinspiration aussagen

4.6 Was die Apostel über die Wortinspiration aussagen

Der Apostel Petrus tritt in den Tagen zwischen Ostern und
Pfingsten im erweiterten Jüngerkreis (bei 120 Namen) auf mit den
Worten:

„Männer, Brüder, es musste die Schrift erfüllt werden,
welche der Heilige Geist durch den Mund Davids
vorhergesagt hat über Judas, der denen, die Jesus grif-
fen, ein Wegweiser geworden ist.“ Apg. 1,16

Von Anfang an stellten sich die Apostel in Ausführung ihres
Berufes auf den Boden der durch Gottes Geist inspirierten Schrift,
die sie ganz wörtlich nahmen. Für sie war die Erfüllung der Schrift,
die nicht aufgelöst oder gebrochen werden kann, ein ebensolches
Muss wie für ihren Herrn und Meister selbst, weil sie der Über-
zeugung waren, dass der Heilige Geist in der Schrift und durch
dieselbe redet.

Als die Apostel auf feindseligen Widerstand bei den Volksfüh-
rern stießen und zur Verantwortung gezogen wurden, verteidigten
sie sich nur mit der Waffe des inspirierten Wortes, genauso, wie
es Jesus selbst getan hatte. Petrus zitiert dabei die Schriftstelle aus
Ps. 2,1-2:

„4,25 Der du durch den Heiligen Geist durch den Mund
deines Knechtes David, unseres Vaters, gesagt hast:
Warum toben die Nationen und sinnen Eitles die Völ-
ker?
4,26 Die Könige der Erde stehen da, und die Obersten
versammeln sich wider den Herrn und wider seinen
Christus.“ Apg. 4,25-26

Petrus legt augenscheinlich Wert darauf, bei Anführung dieser
Schriftstelle aus den Psalmen nicht nur eine allgemeine Nutzan-
wendung zu machen, sondern die Tatsache zu betonen, dass der
Heilige Geist durch den Mund Davids geredet hat.

41



Theopneustie

Warum begnügt er sich nicht mit einem einfachen: „Es steht
geschrieben?“ In seinem ersten Brief führt er aus:

„1,10 In Betreff welchen Heils Propheten ernstlich su-
chen und forschen, die von der Gnade, die in euch
hinein ist, weissagen,
1,11 forschend, in welche oder was für eine Zeitwen-
de hinein der Geist Christi in ihnen es offenkundig
machte, indem er vorher bezeugt die Leiden in Chris-
tus hinein und die Herrlichkeiten nach diesem.
1,12 Denen es offenbart wurde, dass sie nicht sich sel-
ber, sondern euch mit dem dienten, was auch uns
verkündigt worden ist durch die, welche euch evan-
gelisieren vermittels Heiligen Geistes, geschickt vom
Himmel, in was Engel sich hineinbückend zu schau-
en begehren.“ 1. Petr. 1,10-12

Der Heilige Geist ist der Geist Christi in den Propheten, und
dieser Geist spricht durch die Propheten. Die Propheten forschten
und der Geist Christi in ihnen machte es ihnen offenkundig. Ihnen
wurde es offenbart, um den Glaubenden damit zu dienen.

Dieser Dienst wird nun ausgeübt durch Boten des Evangeliums
vermittels Heiligen Geistes. In seinem zweiten Brief erklärt der
Apostel Petrus weiter:

„Denn die Weissagung wurde niemals vermittels eines
Willensaktes eines Menschen hervorgebracht, son-
dern vom Heiligen Geist getragen sprechen Men-
schen von Gott aus.“ 2. Petr. 1,21

Also nicht nur das Wort selber ist gottdurchhaucht, sondern
auch die Boten Gottes, die von Gottes Geist getragenen Sprecher
Gottes.

42



Was die Apostel über die Wortinspiration aussagen

Auch für den Dienst der Apostel war diese Wortinspiration ver-
heißen als ein sie auszeichnendes Charisma (Gnadengabe). Jesus
sagt:

„Wenn sie euch hinführen, euch überliefernd, sorgt
euch nicht vorher, was ihr sprechen sollt, noch be-
kümmert euch darum, sondern was euch in jener
Stunde gegeben wird, dieses sprecht; denn nicht ihr
seid es, die da sprechen, sondern der Heilige Geist.“

Mk. 13,11

„... denn der Heilige Geist wird euch lehren zur selben
Stunde, was ihr sagen müsst.“ Lk. 12,12

„Der Sachwalter aber, der Heilige Geist, den der Vater
senden wird in meinem Namen, derselbe wird euch
alles lehren und euch an alles erinnern, was ich euch
sage.“ Joh. 14,26

Diese Inspirationsgnade war nicht beschränkt auf den speziel-
len Dienst der Apostel, sondern auch den urchristlichen Propheten
und Lehrern geschenkt. In der Apostelgeschichte lesen wir:

„13,1 Es waren aber in Antiochien, in der dortigen Ge-
meinde, Propheten und Lehrer: Barnabas und Sime-
on, genannt Niger, und Lucius von Kyrene, und Ma-
naen, der Milchbruder des Vierfürsten Herodes, und
Saulus.
13,2 Während sie aber dem Herrn dienten und fasteten,
sprach der Heilige Geist: »Sondert mir nun Barnabas
und Saulus aus zu dem Werke, zu welchem ich sie
berufen habe«.“ Apg. 13,1-2

43



Theopneustie

Es ist nicht ganz richtig, wenn gesagt wird, dass mit den Apos-
teln die Inspiration ihr Ende gefunden hat. Auch Apostelgehilfen
wie Markus und Lukas, die Verfasser von Evangelien, haben We-
sentliches zur Entstehung des Kanons des Neuen Testaments bei-
getragen. Dasselbe gilt von Jakobus und Judas, den leiblichen Brü-
dern Jesu (vergleiche Mt. 13,55) und dem Verfasser des Hebräer-
briefes.

Der Apostel Paulus nimmt unter diesen Inspirationswerk-
zeugen des Heiligen Geistes eine Führerstelle ein, indem er das
Evangelium des Christus erfüllt (zur Vollendung gebracht) hat
(Röm. 15,19). Mit dem „Evangelium des Christus“ ist nicht et-
wa die Evangeliumsbewegung oder Mission gemeint, sondern der
Offenbarungsinhalt dieses besonderen Evangeliums, das mit dem
Geheimnis des Leibes des Christus, der Gemeinde, zu tun hat (ver-
gleiche Eph. 3,1-12). Dem Apostel Paulus war die Verwaltung die-
ses Geheimnisses anvertraut (Eph. 3,8-9), und durch ihn wurden
auch die übrigen Führer der Gemeinde dieser Erleuchtung teilhaf-
tig (Eph. 3,5).

Von seinem speziellen Dienst sagt Paulus:

„... deren Diener ich geworden bin nach der Verwal-
tung Gottes, die mir in Bezug auf euch gegeben ist,
um das Wort Gottes (d. h. die Offenbarung Gottes in
seinem Wort) zu vollenden (auf das Vollmaß zu brin-
gen).“ Kol. 1,25

Dieser Paulus konnte von sich und seinen Mitarbeitern beken-
nen:

„... was wir auch aussprechen, nicht in Worten von
menschlicher Weisheit gelehrt, sondern gelehrt vom
Geiste, indem wir Geistlichem Geistliches als Maß-
stab anlegen.“ 1. Kor. 2,13

44



Der Abschluss des biblischen Kanons

Jesus hat kein geschriebenes Wort hinterlassen, auch hat er sei-
nen Jüngern nicht befohlen zu schreiben, sondern zu zeugen und
zu herolden, also das Evangelium mündlich weiterzugeben. Erst
dem Seher Johannes auf Patmos wird durch eine große Stimme ge-
boten zu schreiben (Offb. 1,10-11; 14,13; 19,9).

Weshalb schrieben nun aber die Apostel, ein Paulus, ein Petrus
und andere? Und kann ihr geschriebenes Wort dieselbe göttliche
Autorität für sich beanspruchen wie das gesprochene, vom Heili-
gen Geist eingegebene Wort (ῥῆμα [rē’ma]) oder wie das geschrie-
bene Wort im Alten Testament? Hier liegt das eigentliche Kernpro-
blem der Wortinspiration der Heiligen Schrift.

4.7 Der Abschluss des biblischen Kanons

Wir stehen heute vor der erstaunlichen Tatsache, dass das
Neue Testament, eine Sammlung heiliger Schriften, zu einem ab-
geschlossenen Ganzen geworden ist und mit dem Alten Testament
zusammen einen heiligen, festen Kanon bildet. Wie ist da die gött-
liche Eingebung durch den Heiligen Geist, die Wortinspiration,
nachzuweisen?

Sehen wir nur auf das äußere, rein geschichtliche Werden, so
erscheint uns alles so ganz menschlich und natürlich, und wir fin-
den es unbegreiflich, dass auch von den neutestamentlichen Schrif-
ten so fest behauptet wird, sie seien durch Inspiration entstanden
und durch Geistesüberwaltung unter Ausscheidung mancher apo-
kryphischen und pseudepigrafischen Schriften durch Synodalbe-
schluss zu dem heute allgemein anerkannten Kanon zusammen-
gefügt, der den Anspruch erheben kann, Gottes alleiniges und
untrügliches Wort zu sein.

Muss ich das einfach gläubig bejahen, ohne zu wissen, warum?
Geschieht nicht die bedingungslose Unterwerfung unter die Bi-
bel als Gottes Wort vielfach ganz gedankenlos oder aus frommer
Scheu, die nicht wagt, selbstständig zu denken?

45



Theopneustie

Gibt es äußere Beweise für die Wortinspiration der neutesta-
mentlichen Schriften, wie wir solche für das Alte Testament an-
führen können? In letzterem heißt es doch: „Gott sprach“, „Gott
schrieb mit seinem Finger“, „der Spruch Gottes“ usw. Im Neuen
Testament finden wir nichts Derartiges.

Wohl haben wir die Reden und Aussprüche Jesu, und Jesus
hat seinen Jüngern Geistesleitung und Geistesbelehrung verhei-
ßen, und wir erfahren auch, wie die Apostel von Heiligem Geist
getragen ihren Heroldsdienst ausführten. Aber wir hören nichts
darüber, wie sie zum Schreiben inspiriert wurden. Die Briefe des
Apostels Paulus z. B. waren wohl ohne Ausnahme Gelegenheits-
schriften. Ganz zufällig, wie es scheint, sind sie entstanden, und
ganz zufällig sind gerade diese 13 Briefe als eine geschlossene
Sammlung dem Kanon einverleibt worden, während Paulus si-
cherlich noch andere Briefe geschrieben hat, die wir nicht mehr be-
sitzen. Und wie kommt es, dass Petrus, Matthäus, Markus, Lukas,
Johannes und die übrigen Schreiber ihren Beitrag liefern mussten
zur Entstehung des Kanons? Haben wir zur Beantwortung dieser
und ähnlicher Fragen einen ganz zuverlässigen Maßstab?

Die Apostel, welche als Menschen durchaus nicht irrtumsfrei
oder unfehlbar waren (vergleiche Gal. 2,11ff.; Jak. 3,2), nehmen für
ihr Zeugnis volle Zuverlässigkeit in Anspruch. Paulus sagt:

„Deshalb danken auch wir Gott unablässig, dass als
ihr das Wort der Kunde (des Hörens) Gottes von
uns empfingt, ihr es nicht als Menschenwort auf-
nahmt, sondern, wie es wahrhaftig ist, als Gottes
Wort, welches auch wirkt in euch, den Glaubenden.“

1. Thess. 2,13

Er beruft sich dabei nicht auf seine apostolische Autorität, son-
dern auf das Wirken des Wortes als Beweis dafür, dass es wahrhaf-
tig Gottes Wort ist.

46



Der Abschluss des biblischen Kanons

Den Galatern gegenüber betont er jedoch seinen apostolischen
Auftrag, um Irrlehrer zu bekämpfen:

„So auch wir oder ein Engel aus dem Himmel (euch)
Evangelium verkündigen würde an dem vorbei, was
wir euch als Evangelium verkündigt haben, der sei
verflucht (d. h. in den Bann getan).“ Gal. 1,8

Und weiter sagt er:

„1,11 Ich mache euch bekannt, Brüder, dass das von mir
verkündigte Evangelium nicht Menschen gemäß ist;
1,12 denn weder erhielt ich es von einem Menschen,
noch wurde ich es gelehrt, sondern durch Offenba-
rung (Enthüllung) Jesu Christi.“

Gal. 1,11-12 (vergleiche Eph. 3,3)

Aber diese, wenn auch noch so wichtigen Zeugnisse für die Zu-
verlässigkeit der apostolischen Verkündigung geben uns noch kei-
nen Beweis für die Wortinspiration der apostolischen Schriften.

Auch die Apostel geben uns keine fertige, formulierte Inspirati-
onslehre, denn die Bibel ist keine Dogmatik, sondern vielmehr ein
geschichtliches, harmonisches Ganzes, aber sie zeigen uns einen
Weg, wie wir zur Erkenntnis der Wortinspiration der Heiligen
Schrift gelangen können. Dieser Weg führt nicht von außen durch
Formalbeweise an die Schrift heran, sondern von innen nach außen
durch den inneren Lebensbeweis.

47



Theopneustie

„Das Offenbarungswort muss in demselben Offenbarungsgeist,
in dem es geboren ist, sich vollenden zu einer ihm wesentlich ad-
äquaten, die Bestimmungen des Offenbarungsgeistes und Zeug-
nisses in treuer Ebenbildlichkeit wiedergebenden Schrift, die den
unvergänglichen Fortpflanzungsstoff der Offenbarung, ihr Wort
(σπορά ἄφθαρτος [spora’ a’phthartos], 1. Petr. 1,23; vergleiche
Lk. 8,11) in sich trägt, als das völlig entsprechende Fortpflanzungs-
organ oder Mittel, um das göttliche Leben neu und immer wieder
neu fortzuzeugen durch alle Geschlechter der Menschen, welchen
die Offenbarung ihre Gaben zugedacht hat“ ([Bec70, letzter Ab-
schnitt in § 83]).

Diese Fortpflanzungskraft in dem geschriebenen Wort ist der
innere Lebensbeweis für die Wortinspiration. Wie wir aus dem
Wunder des fortgezeugten Lebens das Wunder der Urschöpfung
ablesen können, so auch aus dem Wunder der Fortpflanzungs-
kraft des geschriebenen Gotteswortes seine eigene Werdegeschich-
te. Doch darüber später ausführlicher. Orientieren wir uns zuvor
etwas über die Entwicklung der kirchlichen Inspirationslehre.

48



Zur Geschichte der Inspirationslehre

5 Zur Geschichte der Inspirationslehre

Ein allgemeiner Überblick über die Geschichte der Inspirati-
onslehre ist in mehrfacher Hinsicht interessant und aufschluss-
reich. Erfahren wir doch auf diesem anschaulichen Wege, wie im-
mer wieder ernstlich versucht worden ist, dem wunderbaren Ge-
heimnis derjenigen Schriften, die sich unbestreitbar allen anderen
von Menschen verfassten Schriften gegenüber jedem Einsichtigen
als einzigartig darstellen, nachzuforschen. Der jeweiligen inneren
Einstellung zur unmittelbaren, der Glaubenserkenntnis zugängli-
chen Wirklichkeit Gottes entspricht dabei auch die Anschauung
von dem Geistesursprung des Wortes Gottes:

• Die starre, unlebendige Rechtgläubigkeit, die nur einen äu-
ßerlichen, formalen und daher unbefriedigenden Beweis für
die Inspiration zu erbringen vermag, begnügt sich mit dog-
matischen Formulierungen, die oft erstaunlich logisch und
geistreich erscheinen, aber das Wesen nicht erfassen.

• Der lebendige Glaube dagegen, der mit der Wirklichkeit Got-
tes rechnet und überführt ist von Unsichtbarem (Hebr. 11,1),
dem das Wort Gottes eine Gotteskraft zum Heil ist, sucht von
innen her in das Wesen der Schrift einzudringen.

Der forschende, kritische Menschengeist sucht allerlei Fragen
zu ergründen, etwa wie weit die göttliche Inspiration der Heiligen
Schriften zu fassen ist, ob letztere Gottes Offenbarung sind oder
nur Gottes Offenbarung enthalten, ob eine Sach- oder eine Wort-
inspiration geglaubt werden muss, d. h. ob nur der allgemeine
Offenbarungsinhalt, oder ob auch die einzelnen Worte oder Aus-
drücke inspiriert sind, ob die menschlichen Schreiber nur willen-
lose Werkzeuge waren, Instrumente, denen der Heilige Geist die
Worte in die Feder diktierte, oder ob die freie Individualität und
das Verantwortungsbewusstsein der Schreiber beim Niederschrei-
ben der inspirierten Worte uneingeschränkt blieb, und manche an-
dere Fragen.

49



Zur Geschichte der Inspirationslehre

Bei dem alten theokratischen Bundesvolk Israel gab es zwei
verschiedene Richtungen in Bezug auf die Lehre von der Inspira-
tion, d. h. der göttlichen Eingebung derjenigen Schriften, die wir
als das Alte Testament bezeichnen. Das orthodoxe, talmudische Ju-
dentum kannte keine negative Bibelkritik. Es war sich einig in der
Anerkennung der göttlichen Urheberschaft der Heiligen Schriften.
Nur machte man gewisse Gradunterschiede, indem man annahm,
dass die Thora von Gott mit eigener Hand geschrieben sei, also
nicht nur die Zehn Gebote, wie in 2. Mo. 24,12; 31,18 berichtet wird,
sondern das Gesetz im weiteren Sinne. Eine Offenbarung zweiter
Ordnung wären die Schriften der Propheten, bei denen die natür-
liche Eigenart und das subjektive Bewusstsein der Schreiber im
Empfang der Weissagungen nicht ausgeschaltet worden sei. Eine
dritte Gruppe bildeten für sie die übrigen Schriften des Kanons,
die Hagiographa. Der Talmudjude reflektierte nicht über kritische
Fragen, sondern unterwarf sich gläubig dem Worte Gottes.

Eine andere Stellung nahm das gebildete alexandrinische Ju-
dentum ein, das bestrebt war, sich mit der griechisch philosophi-
schen Weltbildung auseinanderzusetzen. Diese Juden, auch Hel-
lenisten genannt, vertraten in ihren geistigen Führern (Josephus
und Philo) eine strenger formulierte Inspirationslehre. Nach ih-
nen war z. B. der Prophet ein seines Willens beraubtes Organ des
durch ihn redenden Geistes, seiner selbst nicht bewusst. Er hätte
im Zustand der Ekstase geredet und geschrieben. Im letzten Grun-
de entstammte diese Inspirationslehre heidnischen Vorstellungen
von der Mantik, wie wir sie z. B. bei Plato finden.

Diese beiden Standpunkte blieben die herrschenden all die
Jahrhunderte hindurch bis in die christliche Zeit hinein. Auch un-
ter den Kirchenvätern finden sich beide Richtungen: die monta-
nistische von der Ekstase und die Opposition, die besonders von
Clemens Alexandrinus vertreten wurde. Letzterer bezeichnete die
Ekstase als das Kennzeichen der falschen Propheten und eines bö-
sen Geistes.

50



Zur Geschichte der Inspirationslehre

Mit der Zeit wurde dann der Inspirationsbegriff immer locke-
rer und weiter, bis in der abendländischen römisch-katholischen
Kirche die Lehre von der fortdauernden Inspiration in der kirchli-
chen Tradition herrschend wurde, die auch für die Beschlüsse der
Konzilien behauptet werden müsse. Die Reformatoren Luther und
Calvin gaben keine näheren Bestimmungen über den Begriff der
Inspiration. Die ältere protestantische Dogmatik vertrat jedoch das
andere Extrem der rein mechanischen Inspiration.

Der Pietismus, von Spener an, bestritt wieder die reine Passivi-
tät der biblischen Verfasser und betonte stark die fromme Persön-
lichkeit in ihrer Verantwortlichkeit.

Dem Rationalismus oder Vernunftglauben dagegen ging über
der grammatisch-historischen Exegese der göttliche Inhalt der
Heiligen Schriften immer mehr verloren. Die kirchliche Theolo-
gie im Allgemeinen nahm eine immer freiere Stellung ein. So ist
auch heute die Frage nach der Inspiration der Heiligen Schrif-
ten vom theologisch-wissenschaftlichen Standpunkt aus vielfach
noch ungeklärt. Eine Bekämpfung der Inspirationslehre der Heili-
gen Schriften ist erst seit Aufkommen der theologischen Bibelkri-
tik aktuell geworden und dauert heute noch an. Aber eine Neuori-
entierung durch die bibelgläubige Schrifttheologie gewinnt immer
mehr Raum.

Zwischen beiden Richtungen sucht man vielfach den Gegen-
satz zwischen kritisch-wissenschaftlicher Forschung und dem An-
spruch der Heiligen Schrift auf Irrtumslosigkeit auf allerlei künstli-
che Weise zu überbrücken durch Kompromisse, die mehr oder we-
niger im Widerspruch stehen mit klaren Aussprüchen der Schrift
selber. Entweder sucht man diese Aussprüche umzudeuten, oder
man beschränkt den Begriff der Inspiration. Eine Umdeutung und
Hinwegerklärung klarer Aussprüche der Schrift kann aber niemals
einem ehrlichen, denkenden Menschen imponieren.

51



Zur Geschichte der Inspirationslehre

Darum neigt man vielfach dazu, von Inspiration in einem mo-
dernen, erweiterten Sinne zu sprechen, als sei nur der Offenba-
rungsinhalt im Allgemeinen inspiriert, während unter der kriti-
schen Lupe der Theologen im Einzelnen allerlei Fehler, Widersprü-
che und Diskrepanzen festzustellen seien. Die Bibel enthalte wohl
Inspiration, ebenso wie die Werke großer Meister mehr oder we-
niger inspiriert seien, aber die Annahme einer totalen Inspiration
bis in die einzelnen Wortbegriffe hinein könne einem denkenden,
mit den Ergebnissen der wissenschaftlichen Forschung vertrauten
modernen Menschen nicht zugemutet werden.

So kommt man zu einer Haltung, die, ob man es zugibt oder
nicht, das Wesen des lebendigen Wortes Gottes grundsätzlich leug-
net. Denn wenn das Wort Gottes lebendig ist, also des göttlichen
Lebens teilhaftig, dann muss es auch wie dieses Leben in allen sei-
nen Teilen vollkommen sein. Die Leugnung eines Teils ist so viel
wie die Entwertung des Ganzen. Wären wir in unserem Glauben
an das Wort abhängig von den jeweiligen, immer wieder wech-
selnden Ergebnissen der theologisch-kritischen Forschung, dann
stünde es sehr schlecht um die Fundamente unseres Glaubens.
Auf gewisse, tatsächlich vorhandene Schwierigkeiten bei dem Ver-
such einer theologischen Formulierung der Lehre von der Wort-
inspiration gehen wir im letzten Abschnitt unserer Untersuchung
ein, weil wir auf diese Weise eher vor Fehlschlüssen bewahrt wer-
den.

Die Reihenfolge ist zu beachten. Vielfach wird der Fehler ge-
macht, sich erst durch das Labyrinth widerstreitender theologi-
scher Meinungen hindurchzuarbeiten, um zu einer befriedigen-
den, wissenschaftlich einwandfreien Stellungnahme zu gelangen.
In dieser unsagbar mühevollen Arbeit verlieren wir jedoch zu
leicht den klaren Blick für die eigenartige Natur des Wortes Got-
tes selbst.

52



Zur Geschichte der Inspirationslehre

Der zu empfehlende Weg ist darum der, sich erst eine allseitige
Kenntnis dessen zu verschaffen, was die Heilige Schrift selbst lehrt
über ihre Natur, damit wir imstande und gerüstet sind, tatsäch-
lich vorhandenen Schwierigkeiten zu begegnen und mit ihnen ein-
wandfrei fertig zu werden. Weil das Wort Gottes lebendig ist, muss
es auch von dieser unmittelbar persönlich zu erfassenden Lebens-
seite her verstanden und erforscht werden. Entscheidend dabei ist
das Experiment. Echte Forschung ist das Experiment des Geistes
auf der Suche nach Wahrheit, und die Wahrheit ist die Wirklichkeit
Gottes in seinem Worte.

Eine heute vielfach vertretene Auffassung von Inspiration be-
hauptet, dass die Bibel nur insoweit als inspiriertes Gotteswort an-
zusprechen sei, wie das Wort unmittelbar uns zu Herzen gehe. Die-
ser ganz extreme Subjektivismus hat einen Teil von Berechtigung
allerdings insofern, da ja alle göttliche Offenbarung für uns dann
erst Wert erhält, wenn wir ihr gegenüber uns in einer empfängli-
chen Haltung befinden. Eine solche subjektive Wertschätzung aus
Erlebnis kann aber nur berechtigt sein aufgrund der objektiven
Wirklichkeit der Theopneustie. Wo keine objektive Wirklichkeit ist,
da ist subjektives Erleben ein Phantom.

Eine heute auch viel diskutierte Frage ist die, ob man an die In-
spiration der einzelnen Wörter oder Begriffe glauben soll. Genügt
es nicht, so fragt man, wenn man nur die Inspiration der Haupt-
wahrheiten der Schrift festhält, um auf diese Weise all den von kri-
tischer Seite erhobenen Einwendungen aus dem Wege zu gehen?

Da nun der gesamte Gedankeninhalt der Heiligen Schrift nur in
einzelnen Worten und Begriffen dargestellt werden kann, können
wir letzten Endes der Konsequenz nicht ausweichen, auch für die
einzelnen Teile des Gesamtorganismus der Heiligen Schrift, für die
einzelnen Wortbilder und Begriffe, die Theopneustie festzuhalten.

53



Zur Geschichte der Inspirationslehre

Genau darum geht es heute bei der Frage nach der Göttlichkeit
und Geltung des Offenbarungswortes, der letzten und höchsten
Instanz für unseren Glauben. Wankt dieser Fels, dann fällt unser
Glaube dahin. Nur diese Haltung ist in Übereinstimmung mit der
Haltung Jesu und seiner Jünger und somit mit dem Fundament
unserer christlichen Erkenntnis.

Es soll nun im folgenden Abschnitt der Versuch unternommen
werden, einen Weg zu zeigen, um aus allen Zweifeln und Gewis-
sensnöten herauszukommen. So viel ist klar, dass wir mit äußeren
wissenschaftlichen Versuchen nicht zum Ziele kommen, sondern
nur von innen heraus muss der Weg der Forschung beschritten
werden, um das Geheimnis der Heiligen Schrift zu ergründen.

54



Der innere Lebensbeweis

6 Der innere Lebensbeweis

Das Wesen der Offenbarung erfordert es, dass ihr, wie jedem
gesunden lebendigen Organismus, eine ihr eigentümliche Lebens-
kraft innewohne, die sich konzentriert und äußert in einem ihrem
eigenen Wesen entsprechenden Offenbarungsmittel, in einem le-
bendigen bleibenden Wort. Dieses Mittel zu erproben, ist das Ex-
periment des Glaubens. Wie hat Jesus und wie haben die Jünger
und die Urchristen sich zu dem Worte Gottes eingestellt? Sie setz-
ten die göttliche Eingebung einfach voraus, ohne den Versuch zu
machen, dafür einen Beweis zu erbringen.

Warum? Dieser Verzicht ist durchaus kein Zeichen der Unfä-
higkeit oder des Mangels eines Beweises, sondern ist begründet in
der Glaubenshaltung.

Der Glaube erfährt die Wirklichkeit Gottes in seinem Worte, er
isst und trinkt das Wort und lebt von ihm. Wir reflektieren auch bei
der körperlichen Ernährung nicht lange über die chemische Zu-
sammensetzung des Brotes, sondern wir stillen unseren Hunger
und erhalten dadurch Lebenskraft, ein Schöpfungswunder.

So betont Jesus die einzig richtige Grundhaltung, wenn er sagt:

„Nicht von Brot allein wird der Mensch leben, sondern
von jedem Wort, das da ausgeht durch den Mund Got-
tes.“ Mt. 4,4; vergleiche 5. Mo. 8,3

Der einfältige Glaube braucht daher keine wissenschaftlichen
Beweise. Wenn wir es trotzdem unternehmen, den inneren Lebens-
beweis für die Wortinspiration der Heiligen Schrift zu führen, so
geschieht es in dem Wunsche, die Herrlichkeit des Offenbarungs-
wortes der Bibel zur Ehre Gottes herauszustellen.

55



Der innere Lebensbeweis

6.1 Das lebendige Wort als Organismus

6.1.1 Der innere Lebensbeweis

In der Heiligen Schrift tritt uns eine wunderbare Tatsache ent-
gegen. In der Welt des Todes ist sie nämlich die einzig wirklich
lebendige Sache. Alle anderen Schriften in der Welt, selbst die von
den größten Geisteshelden, können nicht den Anspruch erheben,
dass sie lebendig seien und Leben zu vermitteln vermögen. Nur
die Heilige Schrift macht eine Ausnahme. Diese Behauptung, so
kühn sie auch ist, kann bewiesen werden, wenn wir uns näher
mit dieser wunderbaren Tatsache befassen. Das, was wirklich den
Namen Leben verdient, das göttliche, unzerstörbare Leben, wird
nämlich nur durch das lebendige bleibende Wort Gottes, wie es
die Heilige Schrift darbietet, vermittelt. Petrus sagt in seinem ers-
ten Brief:

„Die ihr nicht wiedergezeugt seid aus verweslichem
Samen, sondern aus unverweslichem, durch das le-
bendige und bleibende Wort Gottes.“ 1. Petr. 1,23

Eine Zeugung kann nur durch einen lebendigen Organismus,
einen unverweslichen Samen, der das neue zu zeugende Wesen
bereits in wunderbarer organischer Vollständigkeit in sich birgt, er-
folgen.

6.1.2 Das lebendige Wort als Organismus

So ist auch das Wort Gottes, das Wort der Heiligen Schrift, ein
solcher lebendiger, Leben zeugender Organismus. Dies gilt sowohl
von der Heiligen Schrift als einem Ganzen als auch von jedem ein-
zelnen Teil des Ganzen. So gesehen erscheint uns die Bibel in einem
ganz neuen Licht. Sie ist nicht nur eine zufällige Sammlung vie-
ler und verschiedener Einzelschriften, die in ihrem religiösen Wert
unterschiedlich sind, sondern ein lebendiger Körper, der nicht aus-
einandergerissen werden kann.

56



Das lebendige Wort als Organismus

Die 66 einzelnen Bücher oder Einzelschriften, von Menschen
der verschiedensten Zeitalter, Lebensverhältnisse, Bildungsgrade
verfasst (Hirten, Fischer, Könige, Staatsmänner, Propheten und
Lehrer waren unter ihnen), in einem Zeitraum von ca. 15 Jahrhun-
derten geschrieben, bilden ein Ganzes, wie aus einem Geist geschaf-
fen, bis in die Auswahl der Grundbegriffe und Wortbilder, bis in
die einzelnen kleinsten Glieder hinein. Von ihm heißt es:

„4,12 Denn lebendig ist das Wort Gottes und wirksam
und schärfer als jedes zweischneidige Schwert und
durchdringend bis zur Teilung von Seele und Geist,
sowohl Gelenken als auch des Markes, und ein Rich-
ter (κριτικός [kritiko’s]) der Überlegungen und Ge-
danken des Herzens.
4,13 Und ist keine Kreatur, die vor ihm nicht offen-
bar sei. Alles aber ist bloß und aufgedeckt (mit ent-
blößtem Nacken, wie bei einer Hinrichtung) vor den
Augen dessen, dem wir Rechenschaft zu geben ha-
ben.“ Hebr. 4,12-13

Hier ist in einem trefflichen Bilde das Wort Gottes als ein wun-
derbar zusammengesetzter und wirkender Organismus geschil-
dert.

Wenn in der Schrift der Ausdruck „das Wort Gottes“ gebraucht
wird, so ist immer das Ganze gemeint, auch dann, wenn nur ein
Teil angeführt wird. Von diesem Wort Gottes, dem λόγος [lo’gos],
welches die zunehmende heilsgeschichtliche Gesamtoffenbarung
Gottes umfasst, heißt es: „das Wort Gottes wuchs“ (Apg. 6,7), „ver-
mehrte sich“ (Apg. 12,24), „wuchs gewaltig und wurde kräftig“
(Apg. 19,20), „auf dass das Wort des Herrn laufe und verherrlicht
werde, sowie auch zu euch hin“ (2. Thess. 3,1) und „das Wort Got-
tes ist nicht gebunden“ (2. Tim. 2,9).

57



Der innere Lebensbeweis

Dieses Wort Gottes wird, wenn es lebenzeugend das empfäng-
liche Herz erreicht, zu einem gesprochenen Wort (ῥῆμα [rē’ma])
Gottes (1. Petr. 1,25), von dem Paulus sagt:

„Das gesprochene Wort ist dir nahe, in deinem Munde
und in deinem Herzen – dies ist das gesprochene Wort
des Glaubens, welches wir verkündigen“, Röm. 10,8

und Petrus fügt dem hinzu:

„Das gesprochene Wort (des Herrn) bleibt in Ewigkeit:
Dies aber ist das gesprochene Wort, das unter euch als
Evangelium verkündigt wird.“ 1. Petr. 1,25

Es ist einleuchtend, dass das Wort (λόγος [lo’gos]) Gottes als
Gesamtoffenbarung Gottes als ein wachsender, heilsgeschichtlich
werdender, gewaltiger, kräftiger Organismus dargestellt wird.

Dieser Organismus ist wiederzeugend wirksam (1. Petr. 1,23).
In Hebr. 4,12-13 wird nun dieses Wirken ausführlicher geschildert
als das ganze Wesen des Menschen durchdringend und neuord-
nend durch Teilungen oder Unterscheidungen (μερισμός [märis-
mo’s] = Zuteilung, Verteilung, nicht Trennung), selbst die Gedan-
ken und Überlegungen des Herzens kritisch beurteilend. Über das
Geheimnis der Wiedergeburt sprechen wir später. Hier soll nur
nachdrücklich betont werden, dass das lebendige Wort ein unteil-
barer Organismus ist.

Die Heilige Schrift ist ein unteilbares Ganzes und als solches
unauflösbar:

„Die Schrift kann nicht aufgelöst werden.“ Joh. 10,35

58



Die Struktur oder der innere Zusammenhang

Jede menschliche Auslegung, die auch nur einen Teil der Heili-
gen Schrift infrage stellt, ist ein Attentat auf die Souveränität Got-
tes, ein Auflösungsversuch. Wenn auch nur ein einziges Teilchen
aus ihr herausgenommen wird, wird das Ganze zerstört. Und ge-
rade die kleinen, unscheinbaren Teilchen sind unentbehrlich, als
unbedingt zum Ganzen gehörig. Daher sagt Jesus:

„5,17 Nicht sollt ihr meinen, dass ich kam aufzulösen
das Gesetz oder die Propheten. Nicht kam ich aufzu-
lösen, sondern zu erfüllen.
5,18 Denn wahrlich, ich sage euch, bis dass Himmel
und Erde vergehen, wird keinesfalls ein Jota oder ein
Strichlein vom Gesetz vergehen, bis dass es alles soll-
te geschehen.“ Mt. 5,17-18

Es ist zu beachten, wie Jesus gerade den kleinsten Teilchen der
Heiligen Schrift die größte Bedeutung beimisst. Eine Kette ist nie
stärker als ihr schwächstes Glied. Zerbricht dieses oder wird es aus
der Kette herausgenommen, so verliert die ganze Kette ihren Wert.

6.2 Die Struktur oder der innere Zusammenhang

In dem Kreislauf der durch die verschiedenen Bücher sich hin-
durchziehenden heilsgeschichtlich werdenden Offenbarung macht
sich uns ein Einheitliches anschaulich, das allmählich sich immer
vollständiger entfaltet und immer fester sich eint, sodass die gan-
ze Schrift ohne den Begriff der Theopneustie ebenso wenig sich
begreifen lässt wie das Natursystem ohne den Begriff der Schöp-
fung.

Die Schöpfung ist unerfindbar und unnachahmbar, ebenso das
Offenbarungszeugnis, die Heilige Schrift.

59



Der innere Lebensbeweis

„Wie die in der Schrift enthaltene Offenbarung selbst ein ge-
gliederter, in einheitlicher Entwicklung fortschreitender und sich
vollendender Wahrheitsorganismus ist, so bietet die Schrift selbst
in ihren verschiedenen Büchern einen ebenso gegliederten, aber
in der Einheit desselben Geistes der Wahrheit bis zur vollendets-
ten Gestalt sich fortbildenden Organismus der Theopneustie dar.
Dadurch ist sie eben in ihren einzelnen Büchern die originaltreue
Darstellung der jedesmaligen Offenbarungsstufe und Geisteswirk-
samkeit, im Ganzen aber das in lebendiger Einheit vollendete Or-
gan der vollkommenen Wahrheit, das Wort Gottes, mit ewig dau-
ernder Lebenskraft“ ([Bec70, Beginn von § 97]).

Selbst die „höhere Kritik“ steht angesichts dieser Einheitlich-
keit eines durch die ganze Schrift sich hindurchziehenden Planes,
der niemals durchbrochen wird, vor einer ihr unerklärlichen Tat-
sache, die sie nicht hinwegdeuten kann trotz aller scharfsinnigen
Versuche der Quellenscheidung, da sie nicht das Wunder der Theo-
pneustie anerkennen mag.

Nur der prophetische Geist, der die heiligen Schreiber mit er-
staunlicher Sicherheit geleitet hat, war imstande, die Kontinuität
der fortschreitenden Offenbarungsgeschichte lückenlos aufrecht-
zuerhalten. Wenn wir von einem Gesetz der Kontinuität sprechen
dürfen, so doch nicht im Sinne einer weltlichen Geschichtsbetrach-
tung, sondern vom höheren Standort der Reichsgottesperspektive
als Gesetz des genetischen Werdens nach Gesichtspunkten, die nur
aus der Schrift selber anschaulich werden. Dabei ist bei jedem Of-
fenbarungsfortschritt das Ergebnis der vorherigen Etappe die Vor-
aussetzung der folgenden.

Das einheitliche Geschichtsbild in der Heiligen Schrift hat als
Zentralachse die nach theokratischen Grundsätzen gelenkte Geschichte
Israels:

„Als der Höchste den Nationen das Erbe austeilte, als
er voneinander schied die Menschenkinder, da stell-
te er fest die Grenzen der Völker nach der Zahl der
Kinder Israel.“ 5. Mo. 32,8

60



Die Struktur oder der innere Zusammenhang

Diese Geschichte Israels, die trotz aller Gerichte Gottes niemals
aufgelöst wurde und bis in die Endzeit für die ganze Welt eine ent-
scheidende Bedeutung behält, ist das Wunder der Weltgeschichte.
Alle alten Völker mit ihren zum Teil gewaltigen Weltreichen sind
untergegangen und verschwunden, Israel als Volk allein ist geblie-
ben in allen Stürmen und Katastrophen der Weltgeschichte. Jesus
sagt:

„Wahrlich, ich sage euch: Dieses Geschlecht wird nicht
vergehen, bis alles dieses geschehen ist.“ Mt. 24,34

Es bleibt nur eine Alternative, entweder ein unfassbares und
unmögliches Spiel des Zufalls anzunehmen, oder die Energie eines
allbeherrschenden Offenbarungsplanes.

Und wie die Geschichte Israels nach der Schrift, so ist auch die
Geschichte des Werdens der Gemeinde Gottes im Neuen Testa-
ment eine wunderbar gerade Offenbarungslinie, die noch beson-
ders bereichert wird durch die gleichzeitige Linie in dem Wer-
den des Apostels Paulus. Diese Linien sind für den menschlichen
Geist unerfindbar und unerforschbar, insofern sie in die Reich-
tumstiefen der Weisheit und Erkenntnis Gottes hineinführen (ver-
gleiche Röm. 11,33-36). Aber wir können und sollen sie aufzeigen
(2. Tim. 2,15).

Diese Linien sind nicht starr wie die Axiome der euklidi-
schen Geometrie, sondern verlaufen lebensmäßig relativ. Sie füh-
ren durch Krisen, Ärgernisse und Niederlagen hindurch und den-
noch im Siegeszug der Königsherrschaft Gottes. Die Wege Gottes,
die oft so seltsam krumm und gebrochen erscheinen, sind doch für
den Weisen und Schriftverständigen schnurgerade, weil sie immer
nur dem einen großen Ziel zustreben, so mannigfaltig auch die Bie-
gungen sein mögen wegen des komplizierten Wesens des zu erzie-
henden Menschen.

61



Der innere Lebensbeweis

Neben den großen Grundlinien des heilsgeschichtlichen Wer-
dens in der Reichsgottesgeschichte, die sich durch die ganze Hei-
lige Schrift klar erkennbar hindurchziehen, gibt es noch sehr viele
einzelne feine Linien, die wie ein wundervolles Geäder und Ner-
vensystem den herrlichen Körper des Offenbarungsbuches lebens-
kräftig zusammenhalten. Dies sind die einzelnen biblischen Wort-
bilder, Grundbegriffe und Typen, die sich nie in ihrem heilsge-
schichtlichen Werden stören oder überschneiden.

Jede dieser vielen Linien hat ihre Werdegeschichte, in der sie
nach und nach immer mehr bereichert wird bis zu ihrem Erfül-
lungsziel. Beim gewissenhaften Erforschen dieser Linien erlebt
der Bibelfreund unvergleichliche Entdeckerfreuden. Bei solchem
grundsätzlichen Studium der Heiligen Schrift wird ihm das Wort
Gottes unbeschreiblich köstlich, geradezu überwältigend als Le-
benszeugnis der Wirklichkeit Gottes.

Würden wir die Zeichnung dieser Linien im Einzelnen weiter
ausführen, was aber im Rahmen dieser Arbeit nicht möglich ist, so
wären wir leicht imstande nachzuweisen, warum die in unserem
Schriftkanon Alten und Neuen Testaments zusammengefassten 66
Bücher ihr kanonisches Recht behaupten können.

„Die pneumatische Kritik macht bei dem Urteil über die Ka-
nonizität einer einzelnen Schrift zur Entscheidungsgrundlage die
lebendig gläubige Erkenntnis der Wahrheit im Worte Gottes, um
Schrift an Schrift zu richten im eigenen Geist der Schrift“ ([Bec70,
Anmerkung a) in § 101]).

„Wenn auch einzelne Gläubige für sich selbst in einer einzel-
nen Schrift den Heiligen Geist nicht zu erkennen glauben, wie z. B.
Luther eine Zeit lang im Brief des Jakobus und in der Apokalyp-
se, so liegt der Grund des Anstoßes, den Einzelne daran nehmen,
in ihrer noch niedrigeren oder nicht durchgebildeten Geistesstufe“
([Bec70, Anmerkung c) in § 101]).

62



Die große Christuslinie

6.3 Die große Christuslinie

Das eigentliche Wesen des die ganze Heilige Schrift durchflu-
tenden göttlichen Geistes ist das Christuszeugnis. Es ist das Fun-
dament für das mit all den künstlerischen Linien aufgeführte Bau-
werk. Jesus sagt:

„Erforschet die Schriften; denn ihr meint, in ihnen
ewiges Leben zu haben, und jene sind es, die von mir
zeugen.“ Joh. 5,39

Jesus meint mit den Schriften den ganzen Kanon des Alten Tes-
taments, nicht etwa bloß die speziellen messianischen Weissagun-
gen. Auch solche Schriften wie das Buch Esther, in welchem nicht
einmal der Name Gottes genannt wird, oder der Prediger Salo-
mos, in welchem das Problem menschlichen Wohlergehens und ir-
dischen Glücks kritisch erörtert wird, gehören dazu. Würden sie
fehlen, so wäre eine Lücke in dem harmonischen Ganzen vorhan-
den. Auch diese Schriften zeugen von Christus, insofern die Not-
wendigkeit der Erlösung daraus erhellt.

Das Gesamtzeugnis der Schriften von Christus ist die große
einheitliche Zentralschau, von wo aus alle einzelnen Linien in der
Werdegeschichte des Heilsplanes Gottes im rechten Licht erkannt
werden können. Die überwältigende Erkenntnis der Einheitlich-
keit in dieser Werdegeschichte ist mehr als alle „wissenschaftli-
chen“ Inspirationsbeweise. Alle Schriften des Alten Testaments
sind vom prophetischen Geist erfasst, und der Geist der Prophe-
tie ist das Zeugnis Jesu (Offb. 19,10).

Die Propheten selbst haben geforscht und gerungen um tiefe-
re Erkenntnis der Heils- oder Christuslinie. Das Problem der un-
durchbrechbaren Gerechtigkeit und Heiligkeit Gottes einerseits
und der Erlösung andererseits wurde ihnen unendlich schwer. Sie
waren nicht in der fragwürdigen Lage wie wir, ohne weiteres die
neutestamentliche Erfüllung in das allmählich aufsteigende Licht
alttestamentlicher Schau hineinzudeuten.

63



Der innere Lebensbeweis

Petrus schreibt in seinem ersten Brief:

„1,10 In Betreff welchen Heils Propheten ernstlich such-
ten und forschten, die von der Gnade, die in euch hin-
ein ist, weissagten,
1,11 forschend, in welche oder was für eine Zeitwen-
de hinein der Geist Christi in ihnen es offenkun-
dig machte, indem er vorher bezeugt die Leiden in
Christus hinein und die Herrlichkeiten nach die-
sem.“ 1. Petr. 1,10-11

Es drehte sich ihr Forschen um die Notwendigkeit des Kreuzes
Christi.

Diese Notwendigkeit würden wir auch besser erkennen, wenn
wir uns bemühten, die Bibel anstatt rückwärts vorwärts zu lesen.
Mose und Elia erschienen in Herrlichkeit mit dem Herrn auf dem
Verklärungsberg und besprachen seinen Ausgang, den er in Jeru-
salem zu erfüllen im Begriff stand (Lk. 9,31). Wie schwer diese Fra-
ge zu lösen war, können wir heute nicht so recht nachempfinden,
weil wir alle mehr oder weniger verbildet sind in unserer Schrift-
erkenntnis. Wir hätten auch verdient, vom Herrn gescholten zu
werden wie die beiden Jünger aus Emmaus:

„24,25 O ihr Unverständigen und schwerfälligen Her-
zens, zu glauben gestützt auf alles, was die Propheten
sagen.
24,26 Musste nicht der Christus leiden und in seine
Herrlichkeit eingehen?
24,27 Und indem er anfing von Mose und allen Prophe-
ten, legte er ihnen in allen Schriften das ihn Betref-
fende aus.“ Lk. 24,25-27

64



Die große Christuslinie

Allerdings gehört zum Erkennen dieser großen Christuslinie
ein vom Geist Gottes geöffneter Denksinn:

„24,44 Er aber sagte zu ihnen: Diese sind meine Wor-
te, die ich zu euch redete, als ich noch mit euch zu-
sammen war, dass erfüllt werden muss alles, was ge-
schrieben ist in dem Gesetz Moses und den Prophe-
ten und Psalmen von mir.
24,45 Dann öffnete er ihren Denksinn, um die Schrif-
ten zu verstehen.“ Lk. 24,44-45

Diesen geöffneten Denksinn brauchen wir auch für die Er-
kenntnis der weiteren Entwicklung der großen Christuslinie, die
bis in die Herrlichkeitsvollendung hineinführt:

„So haben wir das prophetische Wort befestigter, auf
welches zu achten ihr wohltut (als auf eine Lampe,
welche an einem dunklen Ort leuchtet, bis der Tag an-
breche und der Morgenstern aufgehe) in euren Her-
zen.“ 2. Petr. 1,19

Dieses Weiterleuchten auf der fortschreitenden großen Chris-
tuslinie erfolgt vom Thron der Herrlichkeit aus, vom erhöhten
Christus. Paulus nennt es

„Enthüllung eines Geheimnisses, ewigen Zeitläu-
fen verschwiegen, nun aber offenbar gemacht, auch
durch prophetische Schriften, gemäß Anordnung des
ewigen Gottes zum Glaubensgehorsam in alle Natio-
nen hinein bekannt gemacht.“ Röm. 16,26

Zu diesen prophetischen Schriften gehört nicht nur der Römer-
brief vom Evangelium Gottes über seinen Sohn (Röm. 1,2), son-
dern auch vor allem der Epheser- und Kolosserbrief mit der Ent-
hüllung des Geheimnisses des Leibes des Christus und des Chris-
tus als Welterneuerer und Weltvollender.

65



Der innere Lebensbeweis

Unerfindbar ist die Art, wie die gerade Linie der Erfüllung ge-
zeichnet wird. Die prophetische Schau der großen Christuslinie
geht nämlich durch lauter Widersprüche hindurch, da bei jeder
Etappe des Werdens genau das Gegenteil von dem, was die Schrift
sagt, einzutreten scheint. Durch diese Art des Berichtens wird die
Spannung des Glaubens auf die höchste Belastungsprobe gestei-
gert und der sich verbergende Unglaube in eine ausweglose Enge
getrieben. So kann nur das inspirierte lebendige Wort reden und
das göttliche Geheimnis des heilsgeschichtlichen Werdens darstel-
len. Auf dem Wege des Offenbarungsfortschritts liegen lauter Är-
gernisse für den unerleuchteten Verstand.

Dieser Christus ist nicht nur der Inhalt des Zeugnisses der bib-
lischen Schriften, sondern er ist identisch mit dem Wort Gottes sel-
ber. Der Apostel Johannes war bevollmächtigt, uns diese universa-
le Schau zu vermitteln. Er beginnt seinen Evangeliumsbericht mit
der Parole:

„Im Anfang war das Wort, und das Wort war zu Gott
hin, und das Wort war Gott.“ Joh. 1,1

und seinen ersten Brief mit dem Zeugnis:

„1,1 Was da war von Anfang, was wir gehört haben,
was wir gesehen haben mit unseren Augen, was wir
schauten und unsere Hände betasteten, vom Worte
des Lebens.
1,2 Und das Leben wurde offenbart, und wir haben ge-
sehen und bezeugen und verkünden euch das ewige
Leben, das zu dem Vater hin war und uns geoffenbart
wurde.“ 1. Joh. 1,1-2

66



Die große Christuslinie

Das Wort ist er, der Christus, durch den die Welt geschaffen
wurde:

„Denn in ihm ist erschaffen das All, das in den Him-
meln und das auf der Erde, das Sichtbare und das
Unsichtbare, es seien Throne oder Herrschaften oder
Fürstentümer oder Obrigkeiten; das All ist durch ihn
und in ihn hinein geschaffen.“ Kol. 1,16

Als das Wort Gottes wird er von Johannes auch in der Apoka-
lypse bezeichnet (Offb. 19,13).

Deshalb nennt der Herr sich selber das Alpha und das Omega,
der da ist und der da war und der da kommt, der Allgewaltige
(Offb. 1,8; 22,13).

Während durch Christus alles geworden ist (Joh. 1,3), ist das
Schöpferwort Gottes mit ihm selber eins. Auch das geschriebene
und Fleisch gewordene Wort des Lebens sind eins. Das ist seine
Herrlichkeit, welche seine Jünger schauten,

„... eine Herrlichkeit als des Einziggezeugten vom Va-
ter, voller Gnade und Wahrheit.“ Joh. 1,14

Wie in dem Christus alle Offenbarungslinien zusammenlaufen
und ihre vollendende Erfüllung finden, dies zu erkennen ist Sa-
che der Enthüllung durch den Geist Gottes, und dieses Erkennen,
d. h. erlebnismäßige Erfassen, ist der zwingende innere Beweis
der Wortinspiration der Heiligen Schrift, die überall von Christus
zeugt.

67



Das Geheimnis des Lebens in der Heiligen Schrift

7 Das Geheimnis des Lebens in der Heiligen Schrift

7.1 Die Zeugung und Wiedergeburt

7.1.1 Das Geheimnis des Lebens in der Heiligen Schrift

Nur Geistgezeugte verstehen die Bibel als von Gottes Geist
durchhaucht (θεόπνευστος [thäo’pnäustos]). Ist es da verwunder-
lich, wenn der gottferne Mensch mit der Bibel nichts anzufangen
weiß? Paulus sagt:

„Der natürliche (seelische) Mensch nimmt nicht an
das des Geistes Gottes, denn Torheit ist es ihm, und
er kann nicht erkennen, weil es geistlich erforscht
wird.“ 1. Kor. 2,14

Es ist in jedem Falle vonseiten des Menschen ein Wagnis und
ein Experiment, wenn er überhaupt Kontakt gewinnt mit dem im
Wort Gottes pulsierenden Leben.

Mit dem Beginn des Herzenshörens (Röm. 10,17) durch das er-
wachte Gewissen tritt etwas ein, was mit der Zeugung zusammen-
hängt. Jetzt spricht das lebendige Wort Gottes den Menschen direkt
an und zwingt ihn zu Entscheidungen. Der Wille des Menschen
wird gefordert zur Stellungnahme.

Der Mensch kann die Empfängnis verhindern oder aber das
Wort aufnehmen.

„... indem ihr das Wort aufgenommen habt in vieler
Drangsal mit Freude Heiligen Geistes.“ 1. Thess. 1,6

„... darum danken wir auch Gott unablässig, dass, in-
dem ihr das Wort der Kunde (des Hörens), nämlich
Gottes, von uns erhieltet, ihr es nicht aufnahmt als
Menschenwort, sondern wie es wahrhaftig ist, als
Wort Gottes, welches auch energisch wirkt in euch,
den Glaubenden.“ 1. Thess. 2,13

68



Die Zeugung und Wiedergeburt

Zu den widerstrebenden Juden sagte Jesus:

„5,37 Ihr habt weder jemals seine Stimme gehört, noch
seine Gestalt gesehen,
5,38 und sein Wort habt ihr nicht in euch bleibend;
denn welchen er gesandt hat, diesem glaubt ihr nicht.
5,39 Ihr erforscht die Schriften; denn ihr meint, in ih-
nen ewiges Leben zu haben, und dieselben sind es,
die von mir zeugen,
5,40 und ihr wollt nicht zu mir kommen, auf dass ihr
Leben habt.“ Joh. 5,37-40

Und im Johannesevangelium heißt es:

„So viele ihn aber aufnahmen, ihnen gab er Vollmacht,
Gottes Kinder (τέκνα [tä’kna] = Gezeugte) zu wer-
den.“ Joh. 1,12

Die Bereitschaft zur Empfängnis ist eine Vorbedingung aufsei-
ten des Menschen, die Vollmacht des Werdens gibt jedoch Gott.
Wie beides zusammenwirkt zur Zeugung, ist ein Geheimnis. Die-
ses Geheimnis leugnen, ist Torheit; denn wir stoßen auf dasselbe in
der ganzen Schöpfung. Wenn der Apostel Paulus sagt:

„Denn Gott ist es, der in euch wirkt sowohl das Wollen
als auch das Wirken für sein Wohlgefallen“,

Phil. 2,13

so bezieht sich dies nicht auf die Zeugung, sondern auf das
Auswirken des Heils. Auf die Frage der Schuld des Unglaubens
kommen wir noch später zurück.

69



Das Geheimnis des Lebens in der Heiligen Schrift

Zu dem Wagnis des Glaubens wird der Mensch liebevoll ein-
geladen. Jesus sagt:

„So jemand dürstet, der komme zu mir und trinke.“
Joh. 7,37

und

„Wer von dem Wasser trinken wird, das ich ihm geben
werde, den wird nimmermehr dürsten in Ewigkeit.“

Joh. 4,14

Das sprudelnde Quellwasser ist hier ein Bild des Lebens im
Wort Gottes.

„Die Worte (ῥῆματα [rē’mata]), welche ich zu euch ge-
redet habe, sind Geist und sind Leben.“ Joh. 6,63

7.1.2 Die Zeugung und Wiedergeburt

„Der Same ist das Wort Gottes.“ Lk. 8,11

Nicht etwa, was der Mensch über das Wort Gottes sagt, seine
Auslegung oder Meinung, kann Leben erzeugen, sondern nur das
Wort, das aus dem Munde Gottes hervorgekommen ist und das wir
unverfälscht weitergeben sollen. Die ganze Aufgabe des Verkündi-
gers besteht darin, zu zeigen, was wirklich geschrieben steht, und
das Wort Gottes, von allem Schutt menschlicher Meinungen be-
freit, zu herolden. Der Apostel Paulus gibt daher seinem Schüler
und Mitarbeiter den Auftrag:

„Predige (herolde) das Wort, stehe dazu, gelegen und
ungelegen, überführe, verwarne, ermahne mit aller
Langmut und Belehrung.“ 2. Tim. 4,2

70



Die Zeugung und Wiedergeburt

Es heißt nicht, „über das“ Wort zu predigen, sondern „das“
Wort. Nicht das Wort „vom“ Kreuz oder „über“ das Kreuz ist ei-
ne Gotteskraft (1. Kor. 1,18), sondern das Wort „des“ Kreuzes, d. h.
das Kreuz selber muss zu uns redend werden. Das Geheimnis der
erfolgreichen Predigt besteht darin, dass der Verkündiger es ver-
steht, das Wort Gottes redend zu machen. Genauso verhält es sich
beim Lesen der Heiligen Schrift. Sobald das Herzensohr geöffnet
wird, dringt der Leben zeugende Same ins Herz hinein.

Der eigentliche Vorgang ist in große und unergründliche Ge-
heimnisse gehüllt, der Anfang eines neuen individuellen Seins
durch Vermittlung eines lebendigen Samens. Jesus sagt zu Niko-
demus:

„Der Wind weht, wo er will, und du hörst sein Sausen,
aber du weißt nicht, woher er kommt und wohin er
geht. Also ist ein jeder, der aus dem Geiste gezeugt
ist.“ Joh. 3,8

Diese Zeugung aus dem Geist ist ein Willensakt Gottes:

„... mit Willen (mit Willensbeschluss) erzeugt er uns
durch ein Wahrheitswort.“ Jak. 1,18

Und Johannes sagt:

„... die nicht aus Geblüt, noch aus dem Willen des Flei-
sches, noch aus dem Willen eines Mannes, sondern
aus Gott gezeugt wurden.“ Joh. 1,13

Wie nun zwischen Zeugung und Geburt eine gewisse Zeit des
Werdens liegt, so auch bei der Geisteszeugung und Wiedergeburt.
Im ersten Petrusbrief heißt es:

„... die ihr nicht wiedergeboren seid aus verweslichem
Samen, sondern aus unverweslichem, durch das le-
bendige und bleibende Wort Gottes.“ 1. Petr. 1,23

71



Das Geheimnis des Lebens in der Heiligen Schrift

Hier steht die Vergangenheitsform (Perfekt) = wiedergezeugt
oder wiedergeboren, als vollendete Tatsache. Ferner heißt es dort:

„Gepriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn Je-
su Christi, der uns nach seiner vielen Barmherzig-
keit wiederzeugt zu (hinein in) einer lebendigen Hoff-
nung durch die Auferstehung Jesu Christi aus To-
ten.“ 1. Petr. 1,3

Hier steht nicht die Vergangenheitsform, das Perfekt, sondern
der Aorist, der zeitlos ist und das Tatsächliche betont.

Der Geburtsprozess kann unter Umständen gestört werden.
Der Prophet Hosea klagt:

„Er ist ein unweiser Sohn, weil er zur Zeit nicht in die
Mutterscheide tritt.“ Hos. 13,13

Dann kommt es trotz Zeugung nicht zur Geburt. Und der
Apostel Paulus klagt im Galaterbrief:

„Meine Kindlein, um die ich abermals Geburtswehen
leide, bis Christus in euch gestaltet werde.“ Gal. 4,19

Wiedergeboren ist der, in dem Christus Gestalt gewonnen hat,
bei dem es heißt: „Christus in ihm“.

Eine Eigenart der Fortpflanzung besteht darin, dass das neue
Leben, der neue Lebensorganismus, nicht nur selber auf geheim-
nisvolle Weise gezeugt ist, sondern auch die Fähigkeit besitzt, wei-
tere lebendige Wesen durch den Samen des lebendigen Gotteswor-
tes zu zeugen. Das meint Jesus, wenn er sagt:

„7,38 Wer an mich glaubt, so wie die Schrift sagt: Ströme
lebendigen Wassers werden aus seinem Leibe fließen.
7,39 Dies aber sagte er von dem Geist, welchen die an
ihn Glaubenden empfangen sollten.“ Joh. 7,38-39

72



Wachstum und Ernährung

Derselbe Gedanke liegt auch der Gleichnisrede Jesu im Matthäus-
evangelium zugrunde:

„Der gute Same aber, dies sind die Söhne des Reichs.“
Mt. 13,38

Wiedergeborene Menschen also werden wie der gute Same aus-
gestreut in den Acker der Welt. Paulus sagt:

„... denn in Christus Jesus zeuge ich euch durch das
Evangelium.“ 1. Kor. 4,15 ; vergleiche auch Philem. 10

7.2 Wachstum und Ernährung

Wachstum ist ein sicheres Kennzeichen des Lebens. Jesus sagt
zu seinen Jüngern:

„Betrachtet die Lilien des Feldes! Wie wachsen sie?
Nicht mühen sie sich, noch spinnen sie.“ Lk. 12,27

In der Bergpredigt lesen wir:

„Beobachtet (καταμανθάνειν [katamantha’nı̄n] = beob-
achten, studieren, gründlich lernen) die Lilien des Fel-
des! Wie wachsen sie?“ Mt. 6,28

Nicht die in die Augen fallende Schönheit, mit der alle Pracht
Salomos nicht zu vergleichen ist, sollen sie studieren, sondern
nachdenken über das Wunder des Wachstums. Hier entdecken wir
tatsächlich das größte Gotteswunder, wenn wir über Ursprung,
Fortpflanzung, Ernährung und Frucht nachdenken. Man kann
wohl diesen Vorgang beschreiben bis ins Einzelne hinein, die Art
und Weise der Nahrungsaufnahme, den Verdauungsprozess, die
chemische Verwandlung der Stoffe usw., aber das Leben selbst er-
klären kann man nicht. Hier steht der denkende Mensch vor ei-
nem breiten Graben, den er mit seinem forschenden, grübelnden
Verstand nicht überbrücken kann.

73



Das Geheimnis des Lebens in der Heiligen Schrift

Wenn Jesus nun zum überlegenden Betrachten und gründli-
chen Studieren dieses Lebenswunders auffordert, so meint er si-
cherlich nicht, dass der menschliche, unerleuchtete Verstand das
Rätsel des Wachsens lösen kann. Aber der Glaubende kann erleb-
nismäßig eindringen in das Geheimnis. Der Glaube ist die dem
Menschen von Gott geschenkte Möglichkeit, in das Gebiet des Un-
erklärlichen vorzustoßen. Er kann es erfahren und das wachsende
Leben beobachten, aber er kann es nicht wissenschaftlich deuten.

„4,26 ... wie wenn ein Mensch den Samen auf das Land
würfe
4,27 und schliefe und aufstünde Nacht und Tag, und
die Saat keimte und würde länger, er weiß selber
nicht wie.
4,28 Von selbst bringt das Land Frucht, zuerst einen
Halm, danach eine Ähre, danach volles Getreide in
der Ähre.“ Mk. 4,26-28

Von selbst (αὐτομάτη [automa’tē]) bedeutet so viel wie ohne
sichtbare Ursache.

Dies ist allerdings nur die eine, die unerklärliche Seite von der
Tatsache des Wachstums. Es wäre verhängnisvoll, würden wir die
andere Seite leugnen oder vernachlässigen, nämlich die Verant-
wortlichkeit des Menschen für seine Ernährung und das durch die-
selbe bedingte Wachstum. In dieser Beziehung gilt das Wort des
Herrn:

„Nicht gestützt auf Brot allein wird der Mensch le-
ben, sondern gestützt auf jedes Wort, das herausgeht
durch Gottes Mund.“ Mt. 4,4

74



Wachstum und Ernährung

Wir müssen das Wort Gottes essen und trinken, und zwar so,
dass wir mit dem lebendigen Wort den Herrn selber in uns auf-
nehmen. Darüber belehrt uns der Herr in Joh. 6,35.48, indem er
wiederholt betont: „Ich bin das Brot des Lebens“ oder: „Ich bin
das lebendige Brot, das aus dem Himmel herabkommt“ (Verse
33.41.51.58).

„Wer dieses Brot isst, wird leben in Ewigkeit.“
Joh. 6,58

Durch den Samen wird der neue Mensch gezeugt, durch das
Wort oder das lebendige, aus dem Himmel kommende Brot wird
er ernährt. Mit Brot wird der ganze, zusammenhängende Orga-
nismus bezeichnet, das volle, in Christus uns dargereichte Leben.
Wohl befindet sich das Leben als Nahrung für den wiedergezeug-
ten Menschen in jedem Teil des geschriebenen Wortes Gottes, aber
durch Aufnahme eines Teils bekommt er zugleich Anteil am Gan-
zen.

Das heißt in der Praxis, wir sollen das Wort so aufnehmen, dass
wir in jedem Teil desselben Christus genießen. Unsere Sache ist es
also, die rechte Nahrung zu uns zu nehmen und dafür zu sorgen,
dass die innere Verarbeitung derselben nach gewissen Bedingun-
gen erfolgt.

Es sind dabei folgende Punkte wohl zu beachten: Wir müs-
sen das Wort nicht nur hören in einem feinen und guten Her-
zen, sondern auch festhalten, damit wir Frucht bringen in Ge-
duld (Lk. 8,15). Ein flüchtiges Hören und oberflächliches Bibel-
lesen kann nicht fruchtbar sein, sondern trägt nur dazu bei, ei-
ne Scheinfrömmigkeit zu erzeugen wie bei den Juden, denen der
Herr vorwirft, dass sie Gottes Wort nicht in sich bleibend haben
(Joh. 5,38). Es kommt auf die intensive, geduldige Art des Sichver-
tiefens in das Wort an. Das Wort muss festgehalten werden.

75



Das Geheimnis des Lebens in der Heiligen Schrift

Festhalten bedeutet, es so lange halten, bis man es wirklich
ganz hat. Dann ist das Wort erst in uns vorhanden, wie Paulus be-
tont:

„1,5 ... von dem ihr zuvor hörtet in dem Worte der Wahr-
heit des Evangeliums,
1,6 das vorhanden ist in euch hinein, so wie es auch
in der gesamten Welt fruchtbringend ist und wächst.“

Kol. 1,5-6

Hier steht ein eigenartiger Ausdruck (πάρειμι [pa’rı̄mi]), der so
viel heißt wie: zur Verfügung haben, und zwar zum Eindringen ins
innerste Herz hinein. Nicht nur festhalten müssen wir das Wort in
einem feinen und guten Herzen, sondern auch frei beweglich, stets
gegenwärtig darüber verfügen, um die rechte praktische Anwen-
dung machen zu können. So kommt es zum rechten Innewohnen
des Wortes in unseren Herzen.

„Das Wort des Christus lasst euch reichlich innewoh-
nen, euch selbst in jeder Weisheit lehrend und ermah-
nend, in Psalmen, Lobgesängen und geistlichen Lie-
dern Gott singend in der Dankbarkeit in euren Her-
zen.“ Kol. 3,16

Das Innewohnen bringt erst die ganze Fülle des Reichtums mit
sich in Weisheit, Lehre, tröstendem Zuspruch und dankbarem Lob-
preis Gottes. Zum hörenden Herzen kommt dann das singende
Herz. Das ist wortgemäße Ernährung und gesundes Wachstum.

So wichtig auch die Gemeinschaft für die Auferbauung ist, so
dürfen wir die eigene Ernährung nicht anderen überlassen. Für
diese sind wir selbst verantwortlich. Es heißt deshalb: „... euch
selbst in jeder Weisheit lehrend und ermahnend usw.“.

76



Wachstum und Ernährung

Unnormale Ernährung hat Wachstumsstörungen zur Folge.
Daher muss die Art der Ernährung dem Bedürfnis und der Wachs-
tumsstufe angepasst werden, nämlich Milch für die jungen Kinder
und starke Speise für die Erwachsenen.

„2,3 Als neugeborene Kindlein seid begierig nach der
wortgemäßen, unverfälschten Milch, dass ihr durch
dieselbe wachst zum Heil,
2,4 wenn ihr anders geschmeckt habt, dass der Herr
gütig ist.“ 1. Petr. 2,3-4

Milch ist für Neugeborene die Nahrung, die allein zuträglich
ist und alle Stoffe enthält, die der junge Organismus zum norma-
len Wachstum braucht. Zur Aufnahme gehört ein gesunder Appe-
tit, ein Begierigsein (= Verlangen, Sehnsucht haben). Ein gesunder
Körper zeigt schon an, was ihm notwendig und nützlich ist.

Die wortgemäße Milch ist die, die aus dem Wort geschöpft wird
und tiefer ins Wort hineinführt. Auch darf sie nicht verfälscht und
verpanscht sein.

Wir dienen Neubekehrten durchaus nicht damit, wenn wir sie
mit erbaulichen, süßlichen Geschichtchen versorgen, ihnen Süßig-
keiten darreichen anstatt des Wortes Gottes. Es kommt darauf an,
dass sie schmecken, wie gütig der Herr ist, und dass sie in Heil
hineinwachsen.

Grundverkehrt wäre es aber, wollten wir in unserer Wortver-
kündigung alle Hörer unterschiedslos als kleine Kinder und Un-
mündige behandeln, oder wollten wir uns selber jahraus, jahrein
mit der Milch ernähren, anstatt starke Speise zu uns zu nehmen.

77



Das Geheimnis des Lebens in der Heiligen Schrift

Im Hebräerbrief lesen wir die bedeutsamen Worte:

„5,11 ... von dem uns des Wortes viel und schwer Aus-
zulegendes zu sagen ist, weil ihr träge wurdet für das
Hören.
5,12 Denn auch ihr, da ihr solltet Lehrer sein der Zeit
nach, habt nötig, dass ihr belehrt werdet, was die
Grundregeln des Anfangs der Worte Gottes seien,
und ihr seid solche geworden, die Milch nötig haben
und nicht feste Nahrung;
5,13 denn jeder, der teilhat an Milch, ist unerfahren im
Worte der Gerechtigkeit; denn ein Unmündiger ist er.
5,14 Für Vollkommene aber ist die feste Nahrung, de-
rer, die durch die Gewöhnung geübte Sinnesorga-
ne haben zur Unterscheidung von Ausgezeichnetem
und Schlechtem.“ Hebr. 5,11-14

Dies ist leider das Bild für viele Christen in unseren Tagen. Die
Ursache ist ein Trägewerden für das Hören. Nicht etwa, dass zu
wenig gehört wird, es wäre darin eher ein Übermaß zu beklagen,
sondern dass nicht richtig gehört wird. Gemeint ist das Herzenshö-
ren, dieses wird zerstört durch ein Hören auf Lehrer, nach denen
uns die Ohren jucken (2. Tim. 4,3 wörtlich: „die ihnen das Hören
kratzen“).

Träge für das Hören wird man auch, wenn man sich mit täg-
lichen Hungerrationen des Wortes begnügt. So wertvoll an sich
auch Kalenderblättchen sein können, so verhängnisvoll ist es aber,
wenn wir darüber das tägliche Forschen in der Schrift (Apg. 17,11)
und die stille Sammlung zum Gebet vernachlässigen. Eine heil-
same Ordnung und Disziplin ist erforderlich und kräftige Ernäh-
rung, um als Vollkommene, d. h. Ganze, durch Gewöhnung geübte
Sinnesorgane zu erlangen, nämlich ein sittliches, geistliches Unter-
scheidungsvermögen von Ausgezeichnetem und Schlechtem.

78



Das Vollendungsziel

Es ist tief beschämend, wenn alten Christen, die schon viele Jah-
re einer Kirche oder Gemeinschaft angehören, immer wieder nur
die Anfangsgründe im Wort Gottes vorgepredigt werden. Bei Er-
weckungsversammlungen ist es gewiss am Platz, aber in der Ge-
meinde Gottes sollte eine bessere Unterweisung stattfinden. Pau-
lus bekennt:

„Ich habe nicht zurückgehalten, euch den ganzen Rat-
schluss Gottes zu verkündigen.“ Apg. 20,27

7.3 Das Vollendungsziel

Wenn der Apostel Paulus von dem geistdurchhauchten Wort
der Heiligen Schrift sagt, dass es nütze ist zur Lehre, zur Über-
führung, zur Zurechtweisung und zur Erziehung, nämlich in Ge-
rechtigkeit, dass der Mensch Gottes zubereitet sei, ausgerüstet zu
jedem guten Werk, so hat er dabei ein klares Ziel im Auge. Das
Ziel jedes Wachstums ist die reife Frucht, das Ausgereiftsein, die
Vollreife. Vollkommenheit gibt es nur in Christus. Paulus sagt in
Kol. 2,10: „Ihr seid vollkommen in ihm“, d. h. zur Fülle gebracht.

Meint er damit nur die Stellung oder auch den Zustand? Ei-
ne scharfe, dogmatische Trennung zwischen beiden ist verhäng-
nisvoll und irreleitend. Unsere Stellung in Christus, wie Gott uns
sieht in Gnaden, ist dauernd einwirkend auf unseren tatsächlichen
Zustand, der im Werden oder Wachsen begriffen ist.

„Ist jemand in Christus, (da ist) eine neue Schöp-
fung, das Alte verging, siehe, Neues ist geworden.“

2. Kor. 5,17

Wohl sind wir, wenn wir wirklich unser Sein haben in Christus,
Wiedergeborene, Vollkommene, Ganze, aber noch nicht Vollende-
te.

79



Das Geheimnis des Lebens in der Heiligen Schrift

Es ist ein Unterschied zwischen vollkommen und vollendet. Pau-
lus bekennt von sich:

„Nicht, dass ich es schon erhielt oder schon vollendet
sei. Ich jage aber nach, ob ich auch ergreifen möge,
aufgrund von welchem ich auch ergriffen worden bin
von Christus Jesus.“ Phil. 3,12

Vollkommene sind wir im Heilsbesitz als Errettete, Erlöste.
Vollendete werden wir als Sieger, Überwinder in dem Ringwett-
kampf, vergessend, was dahinten und uns ausstreckend nach
dem, was vorne ist, nachjagend und das Ziel anschauend hin zu
dem Kampfpreis der nach oben Berufung Gottes in Christus Jesus
(Phil. 3,14); vergleiche

„So viele nun vollkommen sind, lasst uns also gesinnt
sein.“ Phil. 3,15

Das Ausreifen oder die Vollendung muss ausgehen von einer
gründlichen Erneuerung des Denksinns bei den schon Gläubigen:

„12,1 So ermahne ich euch nun, Brüder, aufgrund der
Erbarmungen Gottes, darzustellen eure Leiber als ein
lebendiges, heiliges, Gott wohlgefälliges Opfer, als
euren wortgemäßen Gottesdienst,
12,2 und euch ja nicht gleichförmig zu machen mit
diesem Zeitlauf (Äon), sondern euch umzugestalten
durch die Erneuerung des Denksinns dahin, dass ihr
prüfet, was der Wille Gottes, das Gute und Wohlge-
fällige und Vollkommene.“ Röm. 12,1-2

Die Erneuerung des Denksinns zur Prüfung des vollkomme-
nen Gotteswillens kann nur von einem völligeren Eindringen in
die Tiefen des lebendigen Wortes bewirkt werden.

80



Das Vollendungsziel

Wir müssen ganz anders denken lernen von Gott, von seiner
Liebe, Macht und Herrlichkeit, und von uns selbst, von unserer
Erbärmlichkeit, die wir aufgrund der Erbarmungen Gottes erst im
rechten Licht sehen.

Die vollkommene Gottesliebe, in die sich der Gläubige hineinver-
senkt, lehrt uns der erste Johannesbrief.

• 1. Joh. 2,5: „Wer aber sein Wort hält, in diesem ist wahrhaf-
tig die Liebe Gottes vollkommen geworden“.

• 1. Joh. 4,12: „So wir einander lieben, bleibt Gott in uns, und
seine Liebe ist vollkommen in uns“.

• 1. Joh. 4,18: „Furcht ist nicht in der Liebe, sondern die voll-
kommene Liebe treibt die Furcht aus; denn die Furcht hat
es mit Strafe zu tun. Wer sich aber fürchtet, ist nicht voll-
kommen geworden in der Liebe“.

• 1. Joh. 4,10: „In diesem ist die Liebe, nicht dass wir Gott lie-
ben, sondern dass er uns liebt und seinen Sohn sendet zur
Sühnung für unsere Sünden“.

Diese Gottesliebe zündet im Herzen und strahlt wieder aus als
weitergegebene Liebe.

Die vollkommene Freude zeigt uns das Johannesevangelium.

• Joh. 15,9-11:

„15,9 So wie mich der Vater liebt, so liebe auch ich euch.
Bleibt in meiner Liebe.
15,10 Wenn ihr meine Gebote haltet, werdet ihr bleiben in
meiner Liebe, so wie ich die Gebote meines Vaters gehalten
habe und bleibe in seiner Liebe.
15,11 Dieses habe ich zu euch geredet, auf dass meine Freu-
de in euch bleibe und eure Freude vollkommen gemacht
werde“.

81



Das Geheimnis des Lebens in der Heiligen Schrift

• Joh. 16,24: „Bittet, und ihr werdet erhalten, auf dass eure
Freude eine vollkommene geworden sei“.

• Joh. 17,13: „Nun aber komme ich zu dir, und dieses rede ich
in der Welt, damit sie meine Freude in sich selber als voll-
kommen gemachte haben“.

Von dem vollkommenen Werk und dem vollkommenen Gesetz der
Freiheit zeugt der Jakobusbrief (Jak. 1,4.17.25; 2,8; 3,2).

Im Epheser- und Kolosserbrief erhalten wir eingehende Beleh-
rung über unseren Wandel durch ein Erfülltwerden mit Erkennt-
nis.

„1,9 Deshalb hören wir auch nicht auf von dem Ta-
ge an, da wir es hören, für euch anbetend und bit-
tend, dass ihr erfüllt werdet bezüglich der Erkenntnis
seines Willens in aller geistlichen Weisheit und Ver-
ständnis,
1,10 zu wandeln würdig des Herrn zu allem Gefallen.“

Kol. 1,9-10

Der Christenwandel soll sich nämlich nicht nach selbst erdach-
ten Heiligkeitsidealen richten, sondern allein nach Gottes Willen,
den zu erkennen unsere heilige Pflicht ist. Dazu gehört geistli-
che Weisheit und Verständnis, um nicht in eine Schwerpunktver-
lagerung zu geraten durch allerlei menschliche Systeme, durch
menschliches Machen aus eigener Kraft.

Das Missionsziel des Paulus war,

„... jeden Menschen zu ermahnen und jeden Menschen
zu lehren in aller Weisheit, damit wir jeden Men-
schen vollkommen in Christus darstellen.“ Kol. 1,28

Im persönlichen Vollkommenheitsstreben soll es zum vollen
Fruchttragen kommen.

82



Das Vollendungsziel

„Damit ihr hingestellt werdet vollkommen und voll-
gewiss (πεπληροφορημένοι [päplērophorēmä’noi] =
vollausgereift) in jedem Willen Gottes.“ Kol. 4,12

Den Timotheus ermahnt Paulus:

„Richte deinen Dienst völlig aus (πληροφορεῖν [plērophorı̄’n]
= zum vollen Fruchttragen bringen).“ 2. Tim. 4,5

Von seinem Dienst bei den Thessalonichern konnte Paulus sa-
gen:

„Weil unser Evangelium nicht geworden ist in Wort
allein, sondern in Kraft und in Heiligem Geist und
in großer Vollgewissheit (πληροφορία [plērophori’a]
= Vollreife, Fruchtreife).“ 1. Thess. 1,5

Ist das Fundament erst da, dann geht es wachstümlich voran
„zu allem Reichtum der Vollreife des Verständnisses“ (Kol. 2,2).

So soll endlich die ganze Gemeinde zum Vollendungsziel ge-
langen,

„... bis wir alle hingelangen zur Einheit des Glaubens
und der Erkenntnis des Sohnes Gottes, zum vollkom-
menen Mann, zum Maß des Vollwuchses der Fülle
des Christus.“ Eph. 4,13

83



Schwierigkeiten

8 Schwierigkeiten

8.1 Die Knechtsgestalt der Heiligen Schrift

Es macht manchen gläubigen Schriftforschern große Herzens-
not, wenn sie von Varianten und Schreibfehlern in unserer Bibel
hören. Um der Wahrhaftigkeit willen muss zugegeben werden,
dass sämtliche Originalschriften verloren gegangen sind, und dass
wir heute nur noch Abschriften der ursprünglichen Texte haben,
und dass in diese Abschriften sich auch manche Schreibfehler ein-
geschlichen haben. Die Abweichungen im Wortausdruck in diesen
verschiedenen Handschriften nennt man Varianten.

Am saubersten ist wohl noch der Urtext des Alten Testaments
erhalten geblieben dank der Wachsamkeit und peinlichen Gewis-
senhaftigkeit der Juden. Seit Esra und der „großen Synagoge“ be-
mühten sich gelehrte Männer, Masoreten genannt, um die sorg-
fältige Sammlung und Erhaltung aller alttestamentlichen Schrif-
ten. So haben wir heute im Alten Testament eine im Allgemeinen
unverdorbene Wiedergabe der ursprünglichen Heiligen Schriften,
welche die Bibel Jesu und der ersten Christen bildeten, was auch
durch die zahlreichen Zitate im Neuen Testament in erfreulicher
Weise bestätigt wird.

Viel bunter sieht es aus für die Textgestaltung des Neuen Testa-
ments. Da existieren zahlreiche Handschriften oder Kodizes. Von
den bedeutendsten seien nur zu nennen der Sinaiticus, der Alex-
andrinus und der Vaticanus.

Gibt es da eine Möglichkeit, mit zufriedenstellender Sicherheit
die Unverfälschtheit der inspirierten Heiligen Schrift nachzuwei-
sen? Wir haben versucht, einen Weg aufzuzeigen, der zu diesem
Ziele führt, nämlich durch den inneren Lebensbeweis. Auf diesem
Wege wird uns die einzigartige Linienführung in der Struktur der
Heiligen Schrift, die als ein zusammenhängendes unzerstörbares
Ganzes vom Heiligen Geist gestaltet und überwacht uns überlie-
fert worden ist, zum zwingenden Beweis für ihre Theopneustie.

84



Die Knechtsgestalt der Heiligen Schrift

In dieser Beziehung gleicht das geschriebene Gotteswort dem
Fleisch gewordenen Wort in seiner Knechtsgestalt, von dem es
heißt:

„Wir schauten seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit als
des Einziggezeugten vom Vater, voller Gnade und
Wahrheit.“ Joh. 1,14

Auch seine Herrlichkeit bestand in der Offenbarung der inne-
ren göttlichen Lebensfülle wie bei der Heiligen Schrift. Äußerlich
erschien er in Knechtsgestalt:

„Er entäußerte sich selbst und nahm Knechtsgestalt an,
indem er in Gleichheit der Menschen geworden ist.“

Phil. 2,7

Der Prophet bekennt:

„52,14 Gleich wie sich viele über dich entsetzt haben, so
entstellt war sein Aussehen,
53,2 – er hatte keine Gestalt und keine Pracht, und als
wir ihn sahen, da hatte er kein Ansehen, dass wir Ge-
fallen an ihm gefunden hätten.“ Jes. 52,14; 53,2

In dieser Knechtsgestalt offenbart sich Gottes Weisheit. Wäre
die Bibel eine Erfindung oder das Machwerk von Menschen, dann
würde sie gewiss ganz anders gestaltet sein.

Aber warum hat Gottes Weisheit es zugelassen, dass die Origi-
nale verloren gingen und wir in den uns gebliebenen Abschriften
so manche Varianten haben? Als Mose die steinernen Gesetzesta-
feln, die er aus der Hand Gottes empfangen hatte, im Zorn über
des Volkes Götzendienst mit dem goldenen Kalb unten am Berge
zerbrochen hatte (2. Mo. 32,19), gebot ihm Gott, zwei neue Tafeln
zu hauen, auf die dann der Herr selber dieselben Worte schrieb,
wie sie in den ersten Tafeln gewesen waren (2. Mo. 34,1).

85



Schwierigkeiten

Die Originale waren das Werk Gottes, und ihre Schriftzüge wa-
ren die Schriftzüge Gottes (2. Mo. 32,16). Die zweiten Tafeln waren
nicht mehr original, aber die Schrift blieb Gottes Schrift. In die-
ser eigenartigen Geschichte offenbart sich eine tiefe Gottesweis-
heit, dieselbe wie auch in der Tatsache, dass Gott es zugelassen
hat, dass wir heute kein einziges Originaldokument mehr besitzen,
und dass uns in der äußeren Knechtsgestalt die Schrift dennoch
Gottes Schrift geblieben ist.

Wir müssen bekennen mit dem Psalmisten:

„O Gott, dein Weg ist heilig (im Heiligtum).“ Ps. 77,14

Der große Baumeister der Heiligen Schrift, der Heilige Geist,
hat auch über der Knechtsgestalt derselben so wunderbar gewal-
tet und gewacht, dass durch die menschliche Unvollkommenheit
der Schreiber und Abschreiber kein einziger biblischer Grundbe-
griff entstellt und keine einzige gerade Linie verbogen worden ist.
Gottes Schrift ist Gottes Schrift geblieben trotz alledem. Hätten
wir heute noch die Originaldokumente, wer wollte uns dafür bür-
gen, dass sie wirklich die echten seien, oder, was gefährlicher wä-
re, würde nicht mit solchen heiligen Reliquien ein götzendieneri-
scher Kultus getrieben wie mit der ehernen Schlange Nehuschthan
(2. Kön. 18,4)?

Nun haben wir in den vielen Handschriften ein unwiderlegli-
ches Zeugnis dafür, dass allen ein Original zugrunde liegen muss,
während die Schrift selber durch das innere Lebenszeugnis und die
unverletzt gebliebene heilige innere Struktur sich jedem ehrlichen
Schriftforscher einwandfrei als gottdurchhaucht legitimiert.

86



Die prophetische Symbolsprache der Heiligen Schrift

8.2 Die prophetische Symbolsprache der Heiligen Schrift

Es fällt modernen Menschen schwer, sich in der wunderbaren
Bildsprache der Heiligen Schrift zurechtzufinden. Warum redet sie
nicht in einfachen, begrifflich eindeutigen Worten zu uns? Wäre
sie dann nicht leichter zu verstehen und verkehrte Deutungen zu
vermeiden?

Darauf ist im Allgemeinen zunächst zu antworten, dass auch
unsere modernen Sprachen in ihren einzelnen Wortausdrücken im
Grunde auch eine gewisse Bildlichkeit besitzen. Ganz abstrakte
Vorstellungen im philosophischen Sinne sind selten und schwer
fassbar. Letztere sind in der Tat auch weniger geeignet, uns die
Wirklichkeit unserer Vorstellungswelt in ihren letzten Zusammen-
hängen anschaulich zu machen. Das Bild als das Ursprünglichere
führt tiefer in das Wesen der Dinge hinein als die gestaltlose Buch-
stabensprache. Die bildliche Darstellung ist nicht etwa von gerin-
gerem Wert als die scheinbar bildlose Sprache in philosophisch ab-
strakten Ideen, die im Nebeldunst menschlicher Vorstellungen und
Schlagworte zerfließen.

Die Bildsprache ist die originale Sprache der ersten Menschen,
die das Wesen der Dinge durch unmittelbare, unverdorbene An-
schauung zu erfassen imstande waren. Gerade für die Offenba-
rung der für unser Fassungsvermögen so unanschaulichen Got-
tesgedanken ist die Symbolsprache das geeignete Mittel, uns in
die Wirklichkeitswelt Gottes einzuführen. Dabei wirkt sie sich in
entgegengesetzter Weise aus: bei dem gläubigen, ehrlich Forschen-
den durch Erleuchtung, indem für ihn Metaphern (Wortbilder)
und Parabeln (Gleichnisse) Hilfsmittel zum besseren Verständnis
sind und beim ungläubigen, sich gegen die Wahrheit wehrenden
Menschen als Verdunkelung und Absperrung dienen (vergleiche
Mt. 13,13-15).

Die Symbolsprache als Instrument des lebendigen Gotteswor-
tes in der Heiligen Schrift ist durch den prophetischen Geist tiefer
erfasst und ausgebildet worden (vergleiche [Lan18]).

87



Schwierigkeiten

Es ist eine erstaunliche Tatsache, dass die einzelnen Bilder oder
Symbole in der Heiligen Schrift nie miteinander verwechselt oder
vermengt werden trotz der großen Verschiedenheit der Schreiber
und ihrer Schriften während eines Zeitraums von ca. 1’500 Jahren.
Das Volk Israel wird z. B. in der ganzen Bibel in theokratischer Be-
ziehung unter dem Bilde der Frau, der Braut oder der großen Hure
dargestellt, während dieses Bild niemals von der Gemeinde, dem
Leibe des Christus, gebraucht wird. Eine Vermengung dieser Sym-
bole hat zu verhängnisvollen Missdeutungen geführt und das bes-
sere Verständnis der Prophetie wesentlich erschwert.

„Würde man das Symbolhafte aus der Bibel entfernen, so wür-
de sie ihres eigentlichen Kernes beraubt. Die Männer der Bibel wa-
ren weniger Denker als Seher. Zum Erkennen der göttlichen Wahr-
heit braucht man nicht in erster Linie die Großhirnrinde, sondern
das Geistesauge. Hier liegt der tiefste Grund unserer Bibelnot“
([Mü53]).

Die Großhirnrinde ist nur Sendestation, das Herz ist der Herd
und die Werkstatt des Denkens, der Verarbeitung des unmittelbar
geistig Erschauten und Erlebten.

Wer das geöffnete Herzensohr und Herzensauge hat, stößt sich
nicht mehr an der sogenannten „menschlichen Seite“ der Heiligen
Schrift. Der Apostel Paulus bezeugt:

„2,12 Wir aber erhielten nicht den Geist der Welt, son-
dern den Geist, der aus Gott ist, auf dass wir wissen,
was uns von Gott in Gnaden geschenkt ist,
2,13 was wir auch reden, nicht in von menschlicher
Weisheit gelehrten Worten, sondern in vom Geist ge-
lehrten (Worten), indem wir Geistlichem Geistliches
als Maßstab anlegen.“ 1. Kor. 2,12-13

88



Unterscheidung: tote oder lebendige Wahrheit

Weil dabei die kahle, bildlose menschliche Sprache versagt,
müssen vom Heiligen Geist gegebene Bilder oder Symbole als
Maßstab des Geistlichen dienen. Es gibt geistliche Wirklichkeiten,
die überhaupt noch nicht ausgesprochen werden können in einer
menschlichen Sprache. Paulus spricht in 2. Kor. 12,4 von sich, dass
er entrückt wurde in das Paradies und unbeschreibbare Äußerun-
gen (= unaussprechbar gesprochene Worte) hörte, die einem Men-
schen auszusprechen nicht erlaubt ist.

8.3 Unterscheidung zwischen toter oder lebendiger Wahrheit

Tote Wahrheit wäre ein Dogma von einer Wort für Wort, Buch-
stabe für Buchstabe genauen Übereinstimmung der Berichte oder
Aussagen über ein und dieselbe Sache in den verschiedenen Tei-
len der Heiligen Schrift, eine starre, unlebendige Konkordanz. Das
lebendige Gotteswort ist scheinbar diskordant, weil es lebendige
Wahrheit ist. Alles Lebendige hat wohl bleibende Grundformen,
aber nicht stereotype Vervielfältigungen. Wie an einem Baum kei-
ne zwei der zahllosen Blätter absolut kongruent sind, d. h. in allen
Maßen völlig gleich, so verhält es sich auch mit den vielen Worten,
Bildern, Typen der Heiligen Schrift. Dafür seien drei der wichtigs-
ten Erscheinungen auf diesem Gebiet angeführt:

1. Die parallelen Berichte über Tatsachen und Begebenheiten
in den Königs- und Chronikabüchern. Die Erklärung für die
auffallende Verschiedenheit der Berichterstattung liegt in der
grundsätzlichen Unterschiedlichkeit der Gesichtspunkte, un-
ter welchen die betreffenden Schreiber die Dinge angesehen
haben. Die zwei Bücher der Könige gehören zu den prophe-
tischen Schriften des Alten Testaments. Es liegt daher auf der
Hand, dass die Berichterstattung von der höheren, propheti-
schen Schau aus erfolgt.

89



Schwierigkeiten

Daher wird fast alles stillschweigend übergangen, was in den
beiden Büchern der Chronika rein geschichtlich Bedeutungs-
volles oder den frommen Charakter der Könige, deren Wir-
ken beschrieben wird, Auszeichnendes mit breiter Anschau-
lichkeit geschildert wird.

In den Königsbüchern wird ganz kurz und nüchtern nur die
Einstellung zur theokratischen Grundordnung betont als das
Entscheidende zur Beurteilung über Wert oder Unwert ei-
nes Lebenswerkes. So wird z. B. das großartige Reformati-
onswerk des frommen Königs Hiskia von Juda, wovon die
Chronika sehr ausführlich berichtet, in den Königsbüchern
nur in einem Verse (2. Kön. 18,4) kurz gestreift.

Auch Jesaja, der Freund und Zeitgenosse Hiskias, erwähnt
in seiner prophetischen Schrift das Reformationswerk über-
haupt nicht. Der Grund ist in der prophetischen Überzeu-
gung zu suchen, dass alle menschlichen Reformversuche
erfolglos sind. Tatsächlich endeten alle mit dem religiösen
Bankrott. An diesen knüpft die göttliche Heilsbotschaft an
(Jes. 40,1 vergleiche mit Kapitel 39).

2. Die vier Evangelien, die alle darin übereinstimmen, dass sie
bestimmte Begebenheiten aus dem irdischen Christuswirken
Jesu berichten, weichen in ihrer Darstellung in vielen wesent-
lichen Punkten voneinander ab. Das betrifft besonders ihre
Berichte von den Ereignissen, die mit der Auferstehung Jesu
Christi zusammenhängen. Schon Lessing hat seinerzeit dar-
auf hingewiesen und dadurch einen recht unliebsamen theo-
logischen Streit veranlasst. Auch diese scheinbaren Wider-
sprüche lassen sich bei unvoreingenommenem Studium aus
der Natur der Lebendigkeit des göttlichen Wortes erklären.

90



Unterscheidung: tote oder lebendige Wahrheit

Die vier Evangelien haben jedes für sich ihren besonderen
Charakter und ihre bestimmte Tendenz. Sie wollen über-
haupt nicht eine chronologisch lückenlose Biografie zeich-
nen, sondern große, fundamentale Gottesgedanken zur Dar-
stellung bringen. Unter diesem Gesichtspunkt müssen wir
auch die Verschiedenheiten zu verstehen suchen. Es ist nicht
nur die Erfahrungstatsache, dass bei einem eindrucksvol-
len Ereignis die verschiedenen Augenzeugen verschieden be-
richten, je nach ihren zufälligen Beobachtungen, sondern vor
allem die verschiedene vom Geist Gottes gelenkte Tendenz,
in vier verschiedenen Anschauungsmöglichkeiten die große
göttliche Offenbarungstatsache allseitig zur Darstellung zu
bringen.

3. Die verschiedenen Schöpfungsberichte in 1. Mo. 1 und 2 mit
den wechselnden Gottesnamen Elohim und JHWH. Diese
Tatsache hat einen heftigen, langen theologischen Streit über
Quellenscheidungen in dem Alten Testament veranlasst, der
heute wohl ziemlich verstummt ist. Vergleiche die wertvol-
len wissenschaftlichen, polemischen Schriften von Lic. Wilh.
Möller. Gerade durch das tiefere Verständnis für die Gottes-
namen gelangen wir zu einer durchaus befriedigenden Er-
klärung der scheinbar doppelten Berichterstattung. Alle die-
se Schwierigkeiten verschwinden, wenn wir den Beweis für
die Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift von innen her zu
führen suchen. Gerade die scheinbaren Widersprüche erwei-
sen sich dann als ein indirekter Beweis für die Theopneustie
der Schrift. Eine rein mechanische, formale Inspirationstheo-
rie ist unlebendig und daher auch eine tote Wahrheit.

91



Schwierigkeiten

8.4 Unsere Erkenntnisgrenzen

Unsere Erkenntnisgrenzen werden besonders drastisch sicht-
bar und fühlbar, wenn wir versuchen, mit unserer modernen fach-
wissenschaftlichen Terminologie die Bibel zu messen, z. B. den
über alles Zeitliche erhabenen Schöpfungsbericht im 1. Buch Mose.
Die scheinbar so primitive Darstellung, die dem Sprachgebrauch
des Altertums entnommen und in der Vorstellungswelt der al-
ten Völker befangen sein soll, enthüllt sich der göttlich erleuchte-
ten tieferen Forschung als eine überraschend präzise prophetische
Schau bis in die Auswahl der einzelnen Wortbilder hinein. Die-
ser Bericht kann nur durch Theopneustie dem prophetischen Geist
überliefert worden sein; denn er ist so verfasst, dass erst nach und
nach dem ehrlich forschenden menschlichen Geist mithilfe natur-
wissenschaftlicher Erkenntnisse die Genauigkeit und Klarheit des
biblischen Schöpfungsberichtes aufleuchtet.

Ebenso verhält es sich mit geschichtlichen Tatsachen aus der
Urgeschichte der Menschheit, die durch die großartigen Ergeb-
nisse der Ausgrabungen und archäologischen Forschungsarbeiten
gründlich bestätigt werden. Und doch ist noch vieles unerforscht
und unerklärt, auch in der Heiligen Schrift. Grenzen sind der For-
schung und Erkenntnis auf allen Gebieten gezogen. Gerade die
moderne wissenschaftliche Forschung erkennt dies freimütig an.
Der Wissenschaftler von heute glaubt an die Relativitätstheorie
und die Kraft der Atomspaltung, ohne die letzten Zusammenhän-
ge restlos erklären zu können. Er steht Tatsachen gegenüber und
erkennt Grenzen, über die er nicht hinauskommt.

So ist es auch in der Erforschung der Heiligen Schrift, gera-
de deshalb, weil sie göttliches Leben hat. Wir können ganz unbe-
sorgt sein in der festen Zuversicht, dass jeder Fortschritt wahrer
Erkenntnis nur dazu beitragen wird, die Irrtumslosigkeit der Bi-
bel evident zu machen. Die absolute göttliche Wahrheit reicht viel
weiter als unsere persönliche Erfahrung.

92



Unsere Erkenntnisgrenzen

Paulus sagt:

„13,9 Denn aus einem Teil heraus wissen wir und aus
einem Teil heraus prophezeien wir.
13,10 Wenn aber das Vollkommene kommt, wird das
aus dem Teil abgetan werden.“ 1. Kor. 13,9-10

J. T. Beck sagt: „In Beziehung auf die noch bleibenden dunklen
Stellen der Schrift bürgt das über die übrigen Stellen uns aufge-
gangene Licht dafür, dass auch dort derselbe Geist der Wahrheit
bei treuem Forschen sich noch zu erfahren gibt“ ([Bec70, Abschnitt
2) von § 85]).

Auch hier gilt das Wort des Herrn:

„Denn wer da hat, dem wird gegeben und er wird
Überfluss haben. Wer aber nicht hat, von dem wird
selbst, was er hat, genommen werden.“ Mt. 13,12

93



Schluss

9 Schluss

Ist der Einsatzpunkt, wie anfangs ausgeführt wurde, der Anruf
Gottes an das Gewissen des Menschen und in Verbindung damit
das unmittelbare Erlebnis der Wirklichkeit Gottes, so dürfen wir
unsere Untersuchungen auch mit einem ganz persönlichen Appell
an das Gewissen abschließen, indem wir auffordern: „Komm und
sieh!“

Warte nicht erst ab, bis dir verstandesmäßig alles bewiesen ist.
Wenn der Mensch das Göttliche nicht eher anerkennen will, als bis
ihm aller Naturzusammenhang aufgeht, so schneidet er im Vor-
aus dem Göttlichen eben als Göttlichem seine Realität ab. Die Bi-
bel oder Gottes Offenbarung führt keine formalen Beweise, son-
dern bezeugt einfach nur Tatsachen, zu denen wir Stellung neh-
men müssen.

Diese Stellungnahme hängt von einer innersten Entscheidung
ab. So ist Gott nicht erkennen letzten Endes Schuld. Jesus sagt:

„So jemand will seinen (Gottes) Willen tun, wird er
erkennen in Betreff der Lehre, ob sie aus Gott ist.“

Joh. 7,17

Es gibt keinen rein objektiven zwingenden Beweis für die Gött-
lichkeit der Lehre Christi und für die Inspiration der Heiligen
Schrift. Jesus selbst stellt die Bedingung der subjektiven Entschei-
dung auf. Auch der gottferne Mensch ist nicht ohne Schuld, wenn
er gottfern bleibt nach dem Anruf des Gewissens. Der Apostel Pau-
lus bezeugt:

„1,18 Denn es enthüllt sich Gottes Zorn vom Him-
mel über jede Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit der
Menschen, die da die Wahrheit in Ungerechtigkeit
aufhalten,

94



Schluss

1,19 dieweil das Erkennbare Gottes unter (in) ihnen of-
fenbar ist. Denn Gott macht es ihnen offenbar
1,20 ... – damit sie unentschuldbar seien.“ Röm. 1,18-20

Gerade in unserer Zeit der rasend fortschreitenden Forschun-
gen und der Zusammenbrüche alter Anschauungen ist die Gottes-
frage außerordentlich in den Vordergrund gerückt.

„Auf den Trümmern der menschlichen Weltenthrone schlägt
Gott seinen Thron auf. Die ganze Weltgeschichte ist ein Trüm-
merfeld von zusammengestürzten Herrscherthronen und zerbro-
chenen Götzenaltären, deren Zertrümmerung die Alleinherrschaft
Gottes eindrucksvoll offenbart“ [Hei54].

Ist schon der gottferne Mensch schuldig, wenn er im Unglau-
ben verharrt, so erst recht der religiöse Mensch, wenn er nicht ernst
macht mit dem Kommen zu Jesus und zur Quelle des Lebens. Sei-
nen hochreligiösen Zeitgenossen, die ihm geglaubt hatten, sagt Je-
sus:

„8,31 Wenn ihr in meinem Worte bleibt, so seid ihr
wahrhaft meine Jünger,
8,32 und ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die
Wahrheit wird euch frei machen.“ Joh. 8,31-32

„Nicht wollt ihr zu mir kommen, damit ihr Leben
habt.“ Joh. 5,40

Und den Bibelkritikern schleudert er das Wort entgegen:

„Ihr irrt, indem ihr die Schriften nicht kennt, noch die
Kraft Gottes.“ Mt. 22,29

Alles äußere Wissen ist unlebendig, kraftlos.

95



Schluss

Der Glaube wagt den entscheidenden Schritt, er kommt zur
Quelle des Lebens, und ihm wird das lebendige bleibende Wort
der Zustrom nie versiegenden, immer neuen Lebens. Allen wirk-
lich Glaubenden in Christus hinein gilt das Wort:

„2,14 Tut alles ohne Murren und zweifelnde Überlegun-
gen,
2,15 auf dass ihr tadellos und einfältig seid, unbeschol-
tene Kinder Gottes inmitten eines verdrehten und
verkehrten Geschlechts, unter welchem ihr scheint
wie Lichter in der Welt,
2,16 indem ihr ein Lebenswort festhaltet.“ Phil. 2,14-16

96



Umschrift und Aussprache der griechischen Wörter

Umschrift und Aussprache der griechischen Wörter

Erläuterungen zu der nachfolgenden Tabelle:

• Gr. = Griechisch; Lat. = Umschrift (großteils lateinisch).

• Aspiration = führendes „h“.

• Hinter dem betonten Vokal steht ein Hochkomma.

• ÿ und ï werden gesondert gesprochen, z. B. „oï“ wie „o-i“.

97



Umschrift und Aussprache der griechischen Wörter

Gr. Lat. Vmtl. Ausspr. zur Zeit des NT
α a Wie deutsches a
αι ä Offenes e wie in „Bär“
β, γ b, g Wie deutsches b/g

γγ, γκ, γξ, γχ ng, nk, nx, nch Wie ng/nk/nx/nch mit nasalem n
δ d Wie deutsches d
ε ä Offenes e wie in „Bär“
ει ı̄ Langes i wie in „Spieß“
ζ z Weiches s wie in „Rose“
η ē Geschlossenes e wie in „Weg“
θ th th wie englisch „thin“
ι i Wie deutsches i bzw. (vor Vokal) j

κ, λ, μ, ν, ξ k/l/m/n/x Wie deutsches k/l/m/n/x
ο o Kurzes o wie in „oft“
ου ū Langes u wie in „gut“
π p Unbehauchtes p
ρ r Wie süddeutsches gerolltes

Zungen-r
σv, ς s Scharfes s wie in „Maß“
τ t Unbehauchtes t
υ y, u Wie deutsches y, vor und nach Vo-

kal wie englisch w in „we“
φ ph Wie deutsches f
χ ch Wie spanisches J in „Juan“
ψ ps Wie deutsches ps
ω ō Langes o wie in „Boot“

98



Verzeichnis der griechischen Wörter

Verzeichnis der griechischen Wörter

α

αὐτομάτη . . . . . . . . . . . . 74
ἄφθαρτος . . . . . . . . . . . . 48

ε

ἐπίλυσις . . . . . . . . . . . . . 29

θ

θεόπνευστος 27-28, 35, 68

κ

καταμανθάνειν . . . . . . . 73
κριτικός . . . . . . . . . . 14, 57

λ

λόγος . . . . . . . . . . . . . 57-58

μ

μερισμός . . . . . . . . . . . . . 58
μετάνοια . . . . . . . . . . . . . 12

ν

νοῦς . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

π

πάρειμι . . . . . . . . . . . . . . 76
πεπληροφορημένοι . . . 83
πληροφορεῖν . . . . . . . . . 83
πληροφορία . . . . . . . . . . 83
πολίτευμα . . . . . . . . . . . . 13

ρ

ῥῆμα . . . . . . . . . . . . . 45, 58
ῥῆματα . . . . . . . . . . . . . . 70

σ

σπορά . . . . . . . . . . . . . . . 48

τ

τέκνα . . . . . . . . . . . . . . . 69

99





Umschrift und Aussprache der hebräischen Wörter

Umschrift und Aussprache der hebräischen Wörter

Erläuterungen zu den nachfolgenden Tabellen:

• Hb. = Hebräisch; Lat. = Umschrift (großteils lateinisch).

• Die vorgeschlagene Aussprache orientiert sich vereinfachend
an der sogenannten sephardischen und macht z. B. keinen
Unterschied zwischen ט! und ;ת! Dagesch forte (Anzeige der
Konsonantenverdoppelung) und Mappiq (Punkt im finalen
הּ! zur Anzeige, dass der Konsonant gesprochen werden soll)
werden nicht berücksichtigt.

• Von Konsonanten, bei denen die An- bzw. Abwesenheit ei-
nes Dagesch keinen Unterschied für die Aussprache macht
(z. B. ,גּ! ,(ג! wird in der Tabelle nur die Version ohne Dagesch
aufgeführt.

• א! und ה! ohne Vokalisierung werden am Wortende nicht ge-
sprochen.

• In der Wortmitte wird א! in manchen Fällen nicht gesprochen,
in anderen Fällen wird nur der Vokal gesprochen, z. B. !Nֹצא,
gesprochen „Tson“ (Kleinvieh). Dies ist jeweils an der Um-
schrift zu erkennen.

• Für ,כ|! ,מ|! ,נ|! פ|! und צ|! werden jeweils die Normal- und die Final-
form aufgeführt.

• Für das Tetragramm יהוה! des Gottesnamens JHWH ist keine
Vokalisation der Umschrift angegeben; die Leserschaft möge
entscheiden, ob sie – wie durch die Punktierung des hebräi-
schen Alten Testaments beabsichtigt – אֲדֹנ®י! [–aDoNa’J] lesen
oder eine in der Literatur vorgeschlagene Aussprache wäh-
len will.

101



Umschrift und Aussprache der hebräischen Wörter

Konsonanten
Hb. Lat. Aussprachevorschlag

א! – Knacklaut wie zwischen „Ur“ und
„ahn“ in „Ur–ahn“ im Gegensatz zu
„Uran“ (kein Knacklaut); die Umschrift
ist ein hochgestellter Trennstrich

,בּ! ב! B, Bh B wie in „Brot“, W wie in „Wille“
,ג! ד! G, D Deutsches g und d
ה! H Deutsches h
ו! W Englisches W wie in „We“
ז! Z Weiches s wie in „Rose“
ח! Ch ch wie in „ich“, aber hinten am wei-

chen Gaumen gesprochen, nicht vorne
am harten

ט! Th Unbehauchtes t
י! J Deutsches j

,כּ! ,כ|! !K K, Kh, Kh K = unbehauchtes K; Kh = ch wie in
„ach“

ל! L Deutsches l
,מ|! !M M Deutsches m
,נ|! !N N Deutsches n
ס! S Scharfes s wie in „Maß“
ע! c Gepresster Stimmansatz in der Kehle;

gegebenenfalls wie א! aussprechen
,פּ! ,פ|! !P P, Ph, Ph P = deutsches p, Ph = deutsches f
,צ|! !Z Ts Deutsches z
ק! Q Am weichen Gaumen gesprochenes k,

gegebenenfalls wie deutsches k
ר! R Wie süddeutsches gerolltes Zungen-r

,שׂ! שׁ! Ss, Sch Scharfes s wie in „dass“, deutsches Sch
ת! T Unbehauchtes t

102



Umschrift und Aussprache der hebräischen Wörter

• In der Vokaltabelle steht !Ë für einen beliebigen Konsonanten.

• Der Vokal !ְË kann in manchen Fällen gesprochen werden oder
auch nicht („Schwa mobile“); in der Umschrift wird durch-
gängig die gesprochene Variante angegeben.

• Der betonte Vokal wird durch ein Hochkomma nach dem Vo-
kal bezeichnet.

Vokale
Hb. Lat. Aussprachevorschlag

!ָË ā, o Langes a wie in „lag“, in einigen Fällen
kurzes o wie in „oft“

!ַË, !ֲË a Kurzes a wie in „hat“
!Ë² a Kurzes a wie in „hat“, vor dem Konso-

nanten gesprochen.
!ֵË, Ëֵי! ē Geschlossenes e wie in „Weg“

!ֶË, !ֱË, Ëֶי! ä Offenes e wie in „Bär“
!ִË i Kurzes i wie in „ist“
Ëִי! ı̄ Langes i wie in „Spieß“

!ֹË, !ֳË o Kurzes o wie in „oft“
וֹ! ō Langes o wie in „Boot“
!uË u Kurzes u wie in „Ruck“
וּ! ū Langes u wie in „Mut“
!ְË e Schwundvokal wie in der ersten Silbe

von „Beruf“

103





Verzeichnis der hebräischen Wörter

Verzeichnis der hebräischen Wörter

ח!
חַי³ּה! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
!Mחַיּ¢י . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

י!
!Mּי³קו . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

נ|!
נªפֶשׁ! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
נ¢שׁ מַת! . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

105





Literaturverzeichnis

Literatur

[Bar29] Christian Gottlob Barth. Süddeutsche Originalien (Heft 2).
F. C. Löflund und Sohn (Stuttgart), 1829.

[Bec70] Johann Tobias Beck. Einleitung in das System der christli-
chen Lehre. Verlag J. F. Steinkopf, 1870.

[Hae09] Ernst Haeckel. Die Welträtsel. Alfred Kröner Verlag (Leip-
zig), 1909.

[Hei54] Karl Heim. Die Wandlung im naturwissenschaftlichen Welt-
bild. Furche-Verlag (Hamburg), 3. Auflage 1954.

[Lan18] Heinrich Langenberg. Die prophetische Bildsprache der Apo-
kalypse. Schriftenmission Langenberg (Hamburg), 4. Auf-
lage 2018.

[Lan25] Heinrich Langenberg. Biblische Begriffskonkordanz. Schrif-
tenmission Langenberg (Hamburg), 10. Auflage 2025.

[Mau09] Philip Mauro. Life in The Word. Fleming H. Revell Com-
pany, 1909.

[Mü53] Dr. Paul Müller. Bibel und Naturwissenschaft im Wider-
spruch oder in der Harmonie? Verlag Ernst Franz (Metzin-
gen, Württemberg), 1953.

107





Bibelstellenverzeichnis

Bibelstellenverzeichnis

1. Mose
1. Mo. 1 . . . . . . . . . . . . . . 91
1. Mo. 2 . . . . . . . . . . . . . . 91
1. Mo. 2,7 . . . . . . . . . . . . 28

2. Mose
2. Mo. 24,12 . . . . . . . . . . 50
2. Mo. 31,18 . . . . . . . . . . 50
2. Mo. 32,16 . . . . . . . . . . 86
2. Mo. 32,19 . . . . . . . . . . 85
2. Mo. 34,1 . . . . . . . . . . . 85

5. Mose
5. Mo. 8,3 . . . . . . . . . . . . 55
5. Mo. 32,8 . . . . . . . . . . . 60

2. Könige
2. Kön. 18,4 . . . . . . . 86, 90

Psalmen
Ps. 2,1–2 . . . . . . . . . . . . . 41
Ps. 41,10 . . . . . . . . . . . . . 37
Ps. 77,14 . . . . . . . . . . . . . 86
Ps. 82,6 . . . . . . . . . . . . . . 39
Ps. 90,4 . . . . . . . . . . . . . . 16
Ps. 95,7 . . . . . . . . . . . . . . 16
Ps. 110,1 . . . . . . . . . . . . . 37

Jesaja
Jes. 2,1 . . . . . . . . . . . . . . . 36
Jes. 6,5–7 . . . . . . . . . . . . 29
Jes. 6,9–10 . . . . . . . . . . . 37
Jes. 39 . . . . . . . . . . . . . . . 90

Jes. 40,1 . . . . . . . . . . . . . . 90
Jes. 40,8 . . . . . . . . . . . . . . 23
Jes. 51,16 . . . . . . . . . . . . 29
Jes. 52,14 . . . . . . . . . . . . 85
Jes. 53,2 . . . . . . . . . . . . . . 85
Jes. 55,11 . . . . . . . . . . . . 25
Jes. 59,21 . . . . . . . . . . . . 29

Jeremia
Jer. 1,9 . . . . . . . . . . . . . . . 29

Hosea
Hos. 13,13 . . . . . . . . . . . 72

Amos
Am. 1,1 . . . . . . . . . . . . . . 36

Micha
Mi. 1,1 . . . . . . . . . . . . . . . 36

Matthäus
Mt. 4,4 . . . . . . . . . . . 55, 74
Mt. 5,17–18 . . . . . . . 38, 59
Mt. 6,28 . . . . . . . . . . . . . . 73
Mt. 10,27 . . . . . . . . . . . . 30
Mt. 13,12 . . . . . . . . . . . . 93
Mt. 13,13–15 . . . . . . . . . 87
Mt. 13,38 . . . . . . . . . . . . 73
Mt. 13,55 . . . . . . . . . . . . 44
Mt. 22,29 . . . . . . . . . . . . 95
Mt. 22,43 . . . . . . . . . . . . 37
Mt. 24,34 . . . . . . . . . . . . 61

109



Bibelstellenverzeichnis

Markus
Mk. 4,26–28 . . . . . . . . . . 74
Mk. 13,11 . . . . . . . . . . . . 43
Mk. 14,49 . . . . . . . . . . . . 40

Lukas
Lk. 8,11 . . . . . . . . . . 48, 70
Lk. 8,15 . . . . . . . . . . . . . . 75
Lk. 9,31 . . . . . . . . . . . . . . 64
Lk. 12,12 . . . . . . . . . . . . . 43
Lk. 12,27 . . . . . . . . . . . . . 73
Lk. 24,25–27 . . . . . . 40, 64
Lk. 24,44–45 . . . . . . . . . 65

Johannes
Joh. 1,1 . . . . . . . . . . . . . . 66
Joh. 1,3 . . . . . . . . . . . . . . 67
Joh. 1,12 . . . . . . . . . . . . . 69
Joh. 1,13 . . . . . . . . . . . . . 71
Joh. 1,14 . . . . . . . . . . 67, 85
Joh. 3,8 . . . . . . . . . . . . . . 71
Joh. 3,20 . . . . . . . . . . . . . 21
Joh. 4,14 . . . . . . . . . . . . . 70
Joh. 5,37–40 . . . . . . . . . . 69
Joh. 5,38 . . . . . . . . . . . . . 75
Joh. 5,39 . . . . . . . . . . . . . 63
Joh. 5,40 . . . . . . . . . . 21, 95
Joh. 6,33 . . . . . . . . . . . . . 75
Joh. 6,35 . . . . . . . . . . . . . 75
Joh. 6,41 . . . . . . . . . . . . . 75
Joh. 6,48 . . . . . . . . . . . . . 75
Joh. 6,51 . . . . . . . . . . . . . 75
Joh. 6,58 . . . . . . . . . . . . . 75
Joh. 6,63 . . . . . . . . . . . . . 70
Joh. 7,17 . . . . . . . . . . . 9, 94

Joh. 7,37 . . . . . . . . . . . . . 70
Joh. 7,38–39 . . . . . . . . . . 72
Joh. 8,31–32 . . . . . . . . . . 95
Joh. 8,47 . . . . . . . . . . . . . 31
Joh. 10,33 . . . . . . . . . . . . 39
Joh. 10,34–36 . . . . . . . . . 40
Joh. 10,35 . . . . . 36, 39, 58
Joh. 14,26 . . . . . . . . . 30, 43
Joh. 15,9–11 . . . . . . . . . . 81
Joh. 16,13 . . . . . . . . . . . . 14
Joh. 16,24 . . . . . . . . . . . . 82
Joh. 17,13 . . . . . . . . . . . . 82

Apostelgeschichte
Apg. 1,16 . . . . . 29, 37, 41
Apg. 4,25 . . . . . . . . . . . . 29
Apg. 4,25–26 . . . . . . . . . 41
Apg. 6,7 . . . . . . . . . . . . . 57
Apg. 12,24 . . . . . . . . . . . 57
Apg. 13,1–2 . . . . . . . . . . 43
Apg. 17,11 . . . . . . . . . . . 78
Apg. 19,20 . . . . . . . . . . . 57
Apg. 20,27 . . . . . . . . . . . 79
Apg. 28,25 . . . . . . . . . . . 37

Römer
Röm. 1,1–2 . . . . . . . . . . . 37
Röm. 1,2 . . . . . . . . . . . . . 65
Röm. 1,18–20 . . . . . . . . 95
Röm. 10,8 . . . . . . . . 14, 58
Röm. 10,17 . . . . . . . 31, 68
Röm. 11,33–36 . . . . . . . 61
Röm. 12,1–2 . . . . . . . . . 80
Röm. 15,19 . . . . . . . . . . . 44
Röm. 16,26 . . . . . . . . . . . 65

110



Bibelstellenverzeichnis

1. Korinther
1. Kor. 1,18 . . . . . . . . . . . 71
1. Kor. 1,20–21 . . . . . . . 22
1. Kor. 2,12–13 . . . . . . . 88
1. Kor. 2,13 . . . . . . . . . . . 44
1. Kor. 2,14 . . . . . . . 13, 68
1. Kor. 4,15 . . . . . . . . . . . 73
1. Kor. 8,2 . . . . . . . . . . . . 23
1. Kor. 13,9–10 . . . . . . . 93

2. Korinther
2. Kor. 5,17 . . . . . . . . . . . 79
2. Kor. 12,4 . . . . . . . . . . . 89

Galater
Gal. 1,8 . . . . . . . . . . . . . . 47
Gal. 1,11–12 . . . . . . . . . 47
Gal. 2,11 . . . . . . . . . . . . . 46
Gal. 3,2 . . . . . . . . . . . . . . 31
Gal. 4,19 . . . . . . . . . . . . . 72

Epheser
Eph. 3,1–12 . . . . . . . . . . 44
Eph. 3,3 . . . . . . . . . . . . . 47
Eph. 3,5 . . . . . . . . . . . . . 44
Eph. 3,8–9 . . . . . . . . . . . 44
Eph. 4,13 . . . . . . . . . . . . 83

Philipper
Phil. 1,27 . . . . . . . . . . . . 25
Phil. 2,7 . . . . . . . . . . . . . . 85
Phil. 2,13 . . . . . . . . . . . . 69
Phil. 2,14–16 . . . . . . . . . 96
Phil. 3,12 . . . . . . . . . . . . 80
Phil. 3,14 . . . . . . . . . . . . 80

Phil. 3,15 . . . . . . . . . . . . 80
Phil. 3,20 . . . . . . . . . . . . 13

Kolosser
Kol. 1,5–6 . . . . . . . . . . . . 76
Kol. 1,9–10 . . . . . . . . . . . 82
Kol. 1,16 . . . . . . . . . . . . . 67
Kol. 1,25 . . . . . . . . . . . . . 44
Kol. 1,28 . . . . . . . . . . . . . 82
Kol. 2,2 . . . . . . . . . . . . . . 83
Kol. 2,10 . . . . . . . . . . . . . 79
Kol. 3,16 . . . . . . . . . . . . . 76
Kol. 4,12 . . . . . . . . . . . . . 83

1. Thessalonicher
1. Thess. 1,5 . . . . . . . . . . 83
1. Thess. 1,6 . . . . . . . . . . 68
1. Thess. 2,13 . . . . . 46, 68

2. Thessalonicher
2. Thess. 3,1 . . . . . . . . . . 57

2. Timotheus
2. Tim. 2,8–9 . . . . . . . . . 26
2. Tim. 2,9 . . . . . . . . . . . 57
2. Tim. 2,15 . . . . . . . 34, 61
2. Tim. 3,13 . . . . . . . . . . 23
2. Tim. 3,16 . . . . . . . 27, 29
2. Tim. 4,2 . . . . . . . . . . . 70
2. Tim. 4,3 . . . . . . . . . . . 78
2. Tim. 4,5 . . . . . . . . . . . 83

Philemon
Philem. 10 . . . . . . . . . . . 73

111



Bibelstellenverzeichnis

Hebräer
Hebr. 1,1–2 . . . . . . . . . . 37
Hebr. 4,7 . . . . . . . . . . . . . 16
Hebr. 4,12–13 . 14, 57–58
Hebr. 5,11–14 . . . . . . . . 78
Hebr. 11,1 . . . . . . . . . . . 49
Hebr. 13,8 . . . . . . . . . . . 17

Jakobus
Jak. 1,4 . . . . . . . . . . . . . . 82
Jak. 1,17 . . . . . . . . . . . . . 82
Jak. 1,18 . . . . . . . . . . . . . 71
Jak. 1,25 . . . . . . . . . . . . . 82
Jak. 2,8 . . . . . . . . . . . . . . 82
Jak. 3,2 . . . . . . . . . . . 46, 82

1. Petrus
1. Petr. 1,3 . . . . . . . . . . . 72
1. Petr. 1,10–11 . . . . . . . 64
1. Petr. 1,10–12 . . . . . . . 42
1. Petr. 1,23 23, 48, 56, 58,

71
1. Petr. 1,25 . . . . . . . 24, 58
1. Petr. 2,3–4 . . . . . . . . . 77

2. Petrus
2. Petr. 1,19 . . . . . . . . . . 65
2. Petr. 1,20–21 . . . . . . . 29
2. Petr. 1,21 . . . . . . . . . . 42
2. Petr. 3,8 . . . . . . . . . . . 16

1. Johannes
1. Joh. 1,1–2 . . . . . . . . . . 66
1. Joh. 2,5 . . . . . . . . . . . . 81
1. Joh. 4,10 . . . . . . . . . . . 81

1. Joh. 4,12 . . . . . . . . . . . 81
1. Joh. 4,18 . . . . . . . . . . . 81

Offenbarung
Offb. 1,8 . . . . . . . . . . . . . 67
Offb. 1,10–11 . . . . . . . . 45
Offb. 14,13 . . . . . . . . . . . 45
Offb. 19,9 . . . . . . . . . . . . 45
Offb. 19,10 . . . . . . . . . . . 63
Offb. 19,13 . . . . . . . . . . . 67
Offb. 22,13 . . . . . . . . . . . 67

112


